



دائـرة الشــؤون الإســلاميـة والعمل الخيـري Islamic Affairs & Charitable Activities Department



# الأمن والأمان

فريضة دينية وضرورة دنيوية

بقلم **ناصر عيسي أحمد البلوشي** 

# الطَّبْعَثُة الأوْلَىٰ ١٤٣٧ هـ - ٢٠١٥م

ISBN 978 - 9948 - 02 - 226 - 8

# كُفُونُ وَلَجِلِي عَمِ فَوْظَة

#### لدائرة الشؤون الإسلامية والعمل الخيري بدبي إدارة البحوث

هاتف: ١٠٨٧٧٧٧ ٤ ١٩٧١ فاكس: ١٠٨٧٥٧٥ ٤ ١٩٩٠ الإمارات العربيـة المتحدة ص. ب: ٣١٣٥ - دبــي www.iacad.gov.ae mail@iacad.gov.ae



الترقيق اللغوي شروق محمد سلمان







بقلم ناصر عيسى أحمد البلوشي باحث أول بإدارة البحوث



# افتتاحية

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه ومَنْ تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

وبع د: فيسر « دائرة الشؤون الإسلامية والعمل الخيري بدبي - ادارة البحوث » أن تقدِّم إصدارَها الجديد « الأمن والأمان فريضة دينية وضرورة دنيوية » لجمه ور القراء من السادة الباحثين والمثقفين والمتطلعين إلى المعرفة.

وهي رسالة تعنى ببيان أهمية توفير الأمن من أجل صلاح حياة الناس، وتستشهد لذلك بآيات كتاب الله، وسنة رسوله الكريم على وتُعَرِّجُ على المقاصد الخمسة التي جاء الشرع لحايتها، والتي تحفظ في ظلل الأمن، وينتج عن الإخلال بها مفاسد كبيرة في جوانب الحياة كافة.

ثم تذكّرنا الرسالة بالأسباب التي تكفل تحقق الأمن، ودوام الأمان، كالإيهان بالله وتوحيده، والبعد عن معصيته، والعناية بالعلم الشرعي، والسمع والطاعة لولاة الأمر، وإيثار الرفق في

التعامل، والحذر من الشائعات والحملات المغرضة، وتشديد العقوبات على كل من يعبث بالأمن، أو يعطّل الأمان.

وهذا الإنجاز العلمي يجعلنا نقدم عظيم الشكر والدعاء لأسرة آل مكتوم حفظها الله تعالى التي تحب العلم وأهله، وتؤازر قضايا الإسلام والعروبة بكل تميز وإقدام، وفي مقدمتها صاحب السمو الشيخ محمد بن راشد بن سعيد آل مكتوم، نائب رئيس الدولة، رئيس مجلس الوزراء، حاكم دبي الذي يشيد مجتمع المعرفة، ويرعى البحث العلمي، ويشجع أصحابه وطلابه.

راجين من العلى القدير أن ينفع بهذا العمل، وأن يرزقنا التوفيق والسداد، وأن يوفق إلى مزيد من العطاء على درب التميز المنشود.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين، وصلَّى الله وسلَّم على النَّبي الأمي الخاتم سيّدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

#### إدارة البحوث



الحمد لله حمد الشاكرين، والشكر له سبحانه على نعمة الإيمان والدين، والأمن والأمان، والاستقرار والاطمئنان، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، القائل في كتابه المبين: ﴿ اللَّذِي اللَّهُ وحده لا شريك له، القائل في كتابه المبين: ﴿ اللَّذِي اللَّهُ مَن جُوعٍ وَءَامَنَهُم مِّن خُونِ ﴾ [سورة قريش: ٣-٤]، وأشهد أن نبينا محمداً عبده ورسوله، قائد الحق، وممهد السُّنَة، القلب الرحيم، والداعي إلى ربه بالمنهج القويم، القائل: « المسلمُ من سَلِمَ المسلمون من لسانه ويده، والمؤمنُ من أمنه الناس على دمائهم وأموالهم »(١)، صلى الله عليه وعلى آله الأطهار، وصحابته الأبرار، وعلى التابعين لهم بإحسان في اقتفاء الآثار.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في جامعه، أبواب الإيمان عن رسول الله على باب ما جاء في أن المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده، رقم: (۲٦٢٧). قال الترمذي رحمه الله: « هذا حديث حسن صحيح ».

#### أما ىعد:

الأمن هو الشعور بالاطمئنان والاستقرار، وزوال الخوف، وسكون القلب من مصادر القلق والاضطراب التي تهدد استقرار الأوطان والبلدان: كحمل الأسلحة وإزهاق الأرواح، وانتهاك الأعراض وسلب الأموال، والخروج على ولاة الأمر والحكام، ومفارقة الجاعة، والإخلال بالأنظمة والتشريعات، والسعي إلى الفوضى والهرج والتنازع والقتال.

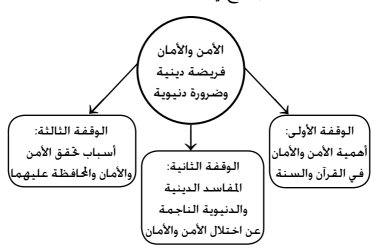
ولقد اهتمت الشريعة الإسلامية بالأمن والأمان اهتهاماً عظيهاً، كيف لا وهي من أَجَلِّ النعم وأعظم المنن، التي بها تحفظ المقاصد الضرورية الخمسة (الدين والنفس والعقل والنسل والمال).

فالأمن فريضة دينية جاء الإسلام بالتأكيد على أهميتها، وضرورة دنيوية لا يستغنى عنها إنسان ولا حيوان ولا جماد.

وما أحوج الناس أفراداً ومجتمعات إلى من يذكرهم بنعمة الأمن والأمان، وسبل تحقيقها والمحافظة عليها، خاصة في هذا الوقت الذي تعانى فيه المنطقتان العربية والإسلامية، من خروج جماعات متطرفة متشددة، وفئات حزبية مبتدعة، وانتشار أفكار منحرفة ملوثة، تلبس لباس الإسلام، وتتسمَّى باسم أبنائه، وتدعو إلى التكفر والتفجير والتدمر والعبث بأمن الدول و المجتمعات.

ولأهمية هذا الموضوع أحببت الإسهام فيه، لعله يعالج بعض الظواهر السلبية الفكرية عند بعض الشباب المغرَّر هم الذين لم تنضج عقولهم، ولم تكتمل تجاربهم، بتوعيتهم بأهمية الأمن والأمان في شريعة الإسلام، وتحذيرهم من أفكار التكفير والتفجير والخروج على طاعة الحكام، واستباحة دماء الأبرياء.

وقد جعلت الموضوع في ثلاث وقفات:



أسال الله تعالى أن يوفقنا للعمل بكتابه واتباع سنة نبيه على أن يوفقنا للعمل بكتابه واتباع سنة نبيه على وأن ينفع بهذه الكلمات، ويجعلها خالصة لوجهه، مقربة إليه، نافعة لعباده، إنه جواد كريم.



الإسلام دين الأمن والأمان، والاستقرار والاطمئنان، والرحمة والتضامن، والسعادة والسلام، والعدل والخير، للأفراد والجماعات والشعوب والبلدان.

والأمن نعمة إلهية جليلة، ومِنّة ربانية كبيرة، ومطلب إنساني نبيل يُنشَدُ في كل عَصْر ومِصْر، وأملٌ يسعى إليه بنو الإنسان، وغاية عظمي يطلبها البشر، ومقصدٌ عظيمٌ من مقاصد الدين، وحاجة يحتاج إليها الناس كحاجتهم للغذاء والشراب، بل أعظم.

وفي ظلل الأمن تُحقن الدماء، وتُصان الأعراض، وتحفظ الأموال، ويأمن الأحبة والإخوان، ويُعبد الله، ويُحَبُّ بيتُه الحرام، وتعمر المساجد، وتُقام العبادات، وتُعمل الصالحات، ويَزداد

الإيهان، ويقوى الإسلام، وتستقيم حياة الناس، وينتشر العلم، ويرقى المجتمع، وتتطور الحياة، ويعم الخير والإحسان.

وفي رحابه يسود الاطمئنان، وتستقر الأوضاع، وتتحقق النجاحات والإنجازات، وتزدهر الحضارة، وتنهض الأمة، ويسود الرخاء، ويزداد الإنتاج.

ومن أجله قامت الدول والحكومات، والمؤسسات والمنظومات، وبسببه أبرمت المعاهدات والاتفاقات، وأقيمت المؤتمرات والندوات، وأنشئت وزارات الداخلية والدفاع؛ لتعزيز الأمن الداخلي والخارجي للأوطان.

وقد دلَّ على أهمية الأمن والأمان كتابُ الله العظيم، وسنةُ رسوله الكريم عليه:

# أ) من القرآن الكريم:

١ - قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ جَعَلْنَا ٱلْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَأَمْنًا وَٱتِّغِذُواْ مِن مَقَامِ إِبْرَهِ عَمَلَى ﴾ [سورة البقرة: ١٢٥]. وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ أَوَّلَ

بَيْتِ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بَبَكَّةَ مُبَارَكًا وَهُدَّى لِلْعَلَمِينَ ﴿ أَن فِيهِ ءَايَتُ بَيِّنَاتُ مَّقَامُ إِبْرَهِيمً وَمَن دَخَلَهُ كَانَ ءَامِنًا وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيٌّ عَنِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [سورة آل عمران: ٩٦ - ٩٧].

فالبلد الآمن المستقر هو مقصد الناس كلهم؛ وذلك لحصول منافعهم الدينية من إقامة للعبادات والصلوات، وحصول منافعهم الدنيوية من طلب للأرزاق والمعاش.

٢ - قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِ عَمْ رَبِّ ٱجْعَلُ هَاذَا بَلَدًا ءَامِنَا وَٱرْزُقُ أَهْلَهُ مِنَ ٱلثَّمَرَتِ ﴾ [سبورة البقرة: ١٢٦]، وقوله تعالى: ﴿ وَ إِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ رَبِّ ٱجْعَلْ هَاذَا ٱلْبَكَدَ ءَامِنًا وَٱجْنُبْنِي وَبَنِيَ أَن نَعْبُدَ ٱلْأَصَّنَامَ ﴾ [سورة إبراهيم: ٣٥].

فالأمن من أخص مقاصد أبي الأنبياء إبراهيم الخليل عليه الصلاة السلام، وذلك لأن المجتمع المستقر الآمن هو الميدان الفاضل لتوحيد الله تعالى وعبادته وانتشار الدعوة ورسوخها، واستقامة أرزاق الناس ومعاشهم.

٣- قول تعالى: ﴿ وَضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتُ ءَامِنَةً مُثَلًا قَرْيَةً كَانَتُ ءَامِنَةً مُثَلًا قَرْيَةً كَانِيةً مَا يَنْعُمِ اللّهِ مُطْمَيِنَةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِّن كُلِّ مَكَانِ فَكَ فَرَتْ بِأَنْعُمِ اللّهِ فَأَذَقَهَا اللّهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ ﴾ فأذَقها اللّهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ ﴾ [سورة النحل: ١١٢].

فبزوال الأمن يقع الجوع الذي هو ضد الرغد، والخوف الذي هو ضد الأمن.

3- قول تعالى: ﴿ أَوَلَمْ نُمُكِن لَهُمْ حَرَمًا عَامِنَا يُجْبَى إِلَيْهِ مَمَرَتُ كُلِّ شَيْءٍ رِزْقًا مِن لَدُنَا وَلِكِكَنَ أَكُثُرُهُمْ لَا يَعْلَمُون ﴾ [سورة القصص: ٥٧]، وقول تعالى: ﴿ أَولَمْ يَرَوْا أَنَا جَعَلْنا حَرَمًا عَامِنًا وَيُخَطُّفُ ٱلنَّاسُ مِنْ حَوْلِهِمْ أَفِياً لَبْنَطِلِ يُؤْمِنُونَ وَبِنِعْمَةِ ٱللّهِ يَكُفُرُونَ ﴾ [سورة العنكبوت: ٦٧].

فبنعمة الأمن يطمئن الناس في بلدانهم، وتُجمع إليهم الثمرات والأرزاق والبضائع الكثيرة من كل مكان، ويأمنون من الحرب والقتل والأسر والنهب.

٥- قوله تعالى: ﴿ فَلْيَعْ بُدُواْ رَبَّ هَاذَا ٱلْبَيْتِ ۞ ٱلَّذِي أَطْعَمَهُم مِّن جُوعٍ وَءَامَنَهُم مِّنْ خَوْفٍ ﴾ [سورة قريش: ٣-٤].

فرغد الرزق والأمن من المخاوف، من أكبر النعم الدنيوية الموجبة لشكر الله تعالى وإفراده بالعبادة وحده.

### ب) من السنة النبوية:

١ - قوله عليه الصلاة والسلام: « من أصبح منكم آمناً في سربه، معافىً في جسده، عنده قُوت يومه، فكأنها حِيْزَت له الدنيا»(١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في جامعه، أبواب الزهد عن رسول الله هي ، باب في الوصف من حيزت له الدنيا، رقم: (٢٣٤٦)، وقال: «هذا حديث حسن غريب »، وحسنه الألباني - بمجموع الطرق - في سلسلة الأحاديث الصحيحة، رقم: (٢٣١٨).

فمن أصبح آمناً في نفسه وماله وأهله، وآمناً على عافية جسده، وآمناً على رزق يومه، فكأنها ملك الدنيا بأسرها؛ وذلك لأن من فقد نعمة الأمن والأمان لم ينتفع بنعم الدنيا وإن ملكها.

٢ - عن عبد الله بن عمر رضي الله عنها قال: كان رسول الله عنه إذا رأى اله الله عليان،
 والسلامة والإسلام، والتوفيق لما تحب و ترضى، ربنا و ربك الله »(١).

فالنبي عليه الصلاة والسلام يدعو الله عز وجل في بداية كل شهر بدوام نعمة الأمن والأمان، وذلك لما في دوام هذه النعمة من جلب للخيرات العظيمة، ودرء للمفاسد الكبيرة.

٣- عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: لم يكن رسول الله
 ١٤ عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: لم يكن رسول الله إني يسبح وحين يمسي: «اللهم إني أسألك العفو والعافية أسألك العفو والعافية

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن حبان في صحيحه، كتاب الرقائق، باب الأدعية، ذكر ما يقول المرء إذا رأى الهلال أول ما يراه، رقم: (۸۸۸)، وصححه محققه الشيخ شعيب الأرنؤوط.

في ديني ودنياي وأهلي ومالي، اللهم استر عوراتي، وآمن روعاتي، اللهم احفظني من بين يدي، ومن خلفي، وعن يميني، وعن شمالي، ومن فوقي، وأعوذ بعظمتك أن أغتال من تحتي »(١).

فالنبي عليه الصلاة والسلام يدعو ربه عز وجل في بداية كل صباح ومساء بأن يؤمنه من المخاوف والمخاطر والرعب والروع.

٤ - قوله ﷺ: «المسلمُ من سَلِمَ المسلمون من لسانه ويده،
 والمؤمنُ من أمنه الناس على دمائهم وأموالهم »(٢).

إذ الأمن والسلام جزء لا يتجزأ من إيان المؤمن وإسلامه، فالمؤمن هو الذي يثمر إيهانه بتحقيق الأمن على دماء وأموال الآخرين.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده، مسند عبد الله بن عمر، رقم: (٤٧٨٥)، وصححه محققه الشيخ شعيب الأرنؤوط.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في جامعه، أبواب الإيهان عن رسول الله على باب ما جاء في أن المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده، رقم: (٢٦٢٧). قال الترمذي رحمه الله: « هذا حديث حسن صحيح ».





جاءت الشريعة الإسلامية بحفظ مجموعة المصالح الدينية والدنيوية، التي تقوم حياة الإنسان عليها، والتي تتضمن حفظ مقصدٍ من المقاصد الخمسة الضرورية: الدين والنفس والعقل والنسل والمال.

« فقد اتفقت الأمة، بل سائر الملل، على أن الشريعة وُضِعت للمحافظة على الضروريات الخمس، وهي: الدين والنفس والنسل والمال والعقل »(١).

قال الغزالي رحمه الله: «مقصود الشرع من الخلق خمسة، وهو أن يحفظ عليهم: دينهم، ونفسهم، وعقلهم، ونسلهم، ومالهم.

···· 19 -···· 8

<sup>(</sup>١) الموافقات في أصول الشريعة، لأبي إسحاق الشاطبي: (٢/ ٣٩).

فكل ما يتضمن حفظ هذه الأصول الخمسة فهو مصلحةٌ، وكل ما يتضمن حفظ هذه الأصول فهو مفسدةٌ، ودفعها مصلحةٌ "(١).

وحرمت الشريعة انتهاك وتضييع هذه المقاصد الشرعية الكريمة، والأهداف السامية النبيلة، وشرعت وسائل حفظها، ومنعت الاعتداء عليها، واحتاطت من الإخلال بها.

وقد جاء كتاب الله العظيم، وسنة نبيه الكريم على بالأمر بحفظ هذه المقاصد الضرورية الخمسة، فمن الآيات الكريمة:

ا - قوله تعالى: ﴿ قُلْ تَعَالَوْا أَتَلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهُ مَا حَرَّمَ رَبُكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهُ ا

» Y • \_...•

<sup>(</sup>١) المستصفى من علم الأصول، لأبي حامد الغزالي: (١/ ١١).

اَحْسَنُ حَتَّى يَبْلُغَ اَشُدَّهُ وَاَوْفُواْ الْكَيْلُ وَالْمِيزَانَ بِالْقِسْطِ لَا نُكِلِفُ الْحَسَنُ حَتَّى يَبْلُغَ اَشُدَهُ وَاَوْفُواْ الْحَيْلُ وَالْوَكَانَ ذَا قُرْبَى وَبِعَهْدِاللّهِ نَفْسًا إِلّا وُسْعَهَا وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُواْ وَلَوْكَانَ ذَا قُرْبَى وَابَّ وَبِعَهْدِاللّهِ أَوْفُواْ ذَلِكُمْ وَصَّنَكُم بِهِ لَعَلَكُمْ تَذَكُرُونَ الله وَأَنَّ هَذَا صِرَطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَبِعُوهُ وَلَا تَنْبِعُواْ السُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ وَمُسْتَقِيمًا فَاتَبِعُوهُ وَلَا تَنْبِعُواْ السُّبُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللل

فاشتملت هذه الآيات الكريمة على العناية بالضروريات بجلاء ووضوح:

أ) الدلالة على حفظ الدين في قوله تعالى: ﴿ أَلَا ثُتَمْرِكُواْ بِهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْحُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

ب) الدلالة على حفظ النفس في قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَقَنُّلُواْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ إِمْلَتِ ﴾ وقوله: ﴿ وَلَا تَقْنُلُواْ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ

إِلَّا بِٱلْحَقِّ ﴾، فنهت الآية عن قتل النفس التي حرم الله، وأمرت بقتل النفس بالحق حفظاً للدين في باب القصاص، وحفظاً للدين في باب الرحم.

جـ) الدلالة على حفظ النسل والعرض في قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَقْ رَبُواْ ٱلْفُوَكِ مِنْ مَا ظُهُ رَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ ﴾، ومن أعظم الفواحش الزنا، وهو الذي يؤدي إلى تضييع النسل، وتلويث العرض.

د) الدلالة على حفظ المال في قوله تعلى: ﴿ وَلَا نَقَرَبُواْ مَالَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ اللّ

هـ) الدلالة على حفظ العقل في قوله تعالى: ﴿ لَعَلَكُو نَعُقِلُونَ ﴾ من جهة أن التكليف بهذه الأمور لا يكون إلا لمن سلم عقله، ولا يقوم بها فاسد العقل(١).

<sup>(</sup>۱) انظر: الإسلام وضرورات الحياة، لعبد الله بن أحمد قادري، ص: (۱۶–۱۷).

٢ - قوله تعالى: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُوٓا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِٱلْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَا أَإِمَّا يَبِلُغَنَّ عِندَكَ ٱلْكِبَرِ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلَاهُمَا فَلَا تَقُل لَّكُمَّا أُفِّ وَلَا نَنْهُرَهُمَا وَقُل لَّهُمَا قَوْلًا كَرْيِمَا اللَّ وَٱخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ ٱلذُّلِّ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ وَقُل رَّبِّ ٱرْحَمْهُمَا كُمَّا رَبِّيانِي صَغِيرًا ١٠٠ رَّبُّكُمْ أَعْلَمُ بِمَا فِي نُفُوسِكُونُ إِن تَكُونُواْ صَلِحِينَ فَإِنَّهُ، كَانَ لِلْأَوَّلِينَ عَفُورًا ٠٠٠ وَءَاتِ ذَا ٱلْقُرْبَىٰ حَقَّهُ وَٱلْمِسْكِينَ وَٱبْنَ ٱلسَّبِيلِ وَلَا نُبَذِّرْ تَبْذِيرًا اللهِ إِنَّ ٱلْمُنَذِرِينَ كَانُوٓا إِخْوَنَ ٱلشَّيَطِينِّ وَكَانَ ٱلشَّيْطَانُ لِرَبِّهِ كَفُورًا ۞ وَإِمَّا تُعْرِضَنَّ عَنَهُمُ ٱبْتِغَآءَ رَحْمَةٍ مِّن زَّيِّكَ تَرْجُوهَا فَقُل لَّهُمْ قَوْلًا مَّيْسُورًا ۞ وَلَا تَجْعَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَى عُنْقِكَ وَلَا نَبْسُطْهَا كُلَّ ٱلْبَسْطِ فَنَقَعُدَ مَلُومًا تَحْسُورًا اللهِ إِنَّ رَبُّكَ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ وَيَقْدِرُ ۚ إِنَّهُۥ كَانَ بِعِبَادِهِ -خَبِيرًا بَصِيرًا سَ وَلَا نَقَالُوٓا أَوْلَدَكُمْ خَشْيَةَ إِمْلَقٍّ فَخُنُ نَرُزُقُهُمْ وَإِيَّاكُمْ ۚ إِنَّ قَنْلَهُمْ كَانَ خِطْتًا كَبِيرًا ۞ وَلَا نَقْرَبُواْ ٱلرِّنَةَ ۚ إِنَّهُ, كَانَ فَنحِشَةً وَسَآءَ سَبِيلًا ٣٠ وَلَا نَقَتُلُواْ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَمَن قُلِلَ مَظْلُومًا فَقَدُ جَعَلْنَا لِوَلِيّهِ عَلَا شُلْكَنَا فَلَا يُسُرِف فِي ٱلْقَتَلِّ إِنَّهُ كَانَ مَنصُورًا ٣٣ وَلَا نَقَرَبُواْ مَالَ ٱلْيَتِيمِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ حَتَّى يَبْلُغُ أَشُدَّهُۥ

وَأَوْفُواْ بِالْعَهَدِّ إِنَّ الْعَهَدَ كَانَ مَسْخُولًا ﴿ وَأَوْفُواْ الْكَيْلَ إِذَا كِلْمَتُمْ وَزِنُواْ بِالْقِسْطَاسِ الْمُسْتَقِيمِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴿ وَ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ۚ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَكِيكَ كَانَ عَنْهُ مَسْخُولًا ﴾ لك يه عِلمٌ والسرة الإسراء: ٢٣ - ٣٦].

فاشتملت هذه الآيات المباركة أيضاً على العناية بالضروريات الخمس:

أ) الدلالة على حفظ الدين في قوله تعالى: ﴿وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعۡبُدُوۤا إِلَّاۤ إِيَّاهُ ﴾.

ب) الدلالة على حفظ النفس في قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَقَنُلُواۤ النَّفُسِ اللَّهِ عَرْمَ اللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ﴾.

 د) الدلالة على حفظ النسل والعرض في قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَقْرَبُواْ الزِّنَةِ ۚ إِنَّهُۥكَانَ فَحِشَةً وَسَآءَ سَيِيلًا ﴾(١).

## ومن الأحاديث النبوية التي عنيت بالمقاصد الضرورية:

١ - قوله على المول الله الموبقات »، قالوا: يا رسول الله وما هن؟ قال: « الشرك بالله، والسحر، وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق، وأكل الربا، وأكل مال اليتيم، والتولي يوم الزحف، وقذف المحصنات المؤمنات الخافلات »(٢).

فسمى النبي عَيَّة الاعتداءَ على هذه الأمور السبع مُوبقاً أي مُهلكاً، ولا يكون مُهلكاً إلا إذا كان حفظ الأمر المعتدى عليه ضرورة من ضرورات الحياة:

<sup>(</sup>١) الإسلام وضرورات الحياة، لعبد الله بن أحمد قادري، ص: (١٨-١٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الوصايا، باب قول الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا ۗ وَسَيَصْلُونَ سَعِيرًا ﴾، رقم: (٢٧٦٦).

فدلً على مقصد حفظ الدين: قوله ﷺ: « السشرك بالله، والسحر »، وقوله: « والتولي يوم الزحف ».

ودلَّ على مقصد حفظ النفس: قوله ﷺ: « وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق ».

ودلَّ على مقصد حفظ النسل: قوله ﷺ: « وقذف المحصنات المؤمنات الغافلات ».

ودلَّ على مقصد حفظ المال: قوله ﷺ: « وأكل الربا، وأكل مال اليتيم »(١).

٢- قوله ﷺ لأصحابه: «بايعوني على أن لا تشركوا بالله شيئاً، ولا تسرقوا، ولا تزنوا، ولا تقتلوا أولادكم، ولا تأتوا ببهتان تفترونه بين أيديكم وأرجلكم، ولا تعصوا في معروف، فمن وفي

<sup>(</sup>۱) انظر: التوضيح لـشرح الجامع الصحيح، لابن الملقن، (۱۷/ ٢٦٤- ۲۲۷)، فتح الباري بشرح صحيح البخاري، لابن حجر العسـقلاني، (۲۱/ ۲۰۰)، الإسـلام وضرورات الحياة، لعبد الله بن أحمد قادري، ص: (۱۹–۲۰).

منكم فأجره على الله، ومن أصاب من ذلك شيئاً فعوقب في الدنيا فهو كفارة له، ومن أصاب من ذلك شيئاً ثم ستره الله فهو إلى الله: إن شاء عفا عنه، وإن شاء عاقبه »، فبايعناه على ذلك (١١).

فبايع عَلَيْهُ أصحابه على حفظ هذه الضروريات:

أ) فدلَّ على مقصد حفظ الدين: قوله ﷺ: « أن لا تشركوا بالله شيئاً ».

ب) ودلَّ على مقصد حفظ النفس: قوله ﷺ: « ولا تقتلوا أولادكم ».

جـ) ودلَّ على مقصد حفظ النسل: قوله ﷺ: « ولا تزنوا ».

د) ودلَّ على مقصد حفظ المال: قوله ﷺ: « ولا تسرقوا »(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الإيمان، باب، رقم: (١٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: التوضيح لـشرح الجامع الصحيح، لابن الملقن: (٣٦/ ٥٩٥- ٩٩٥)، فتح الباري بشرح صحيح البخاري، لابن حجر العسقلاني: (١/ ١٢٥ - ١٣٢)، الإسلام وضرورات الحياة، لعبد الله بن أحمد قادري، ص: (٢١).

٣-عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: سألت النبي على الله نداً وهو أي الذنب أعظم عند الله؟ قال: « أن تجعل لله نداً وهو خلقك »، قلت: إن ذلك لعظيم، قلت: ثم أي؟ قال: « أن تقتل ولدك تخاف أن يطعم معك »، قلت: ثم أي؟ قال: « أن تزاني حليلة جارك »(١).

فجعل على الاعتداء على هذه الأمور أعظم الذنوب، وهذا دليل على أن حفظ هذه الأمور من الضروريات التي لا تستقيم الحياة بدونها:

أ) فدلَّ على مقصد حفظ الدين: قوله ﷺ: « أن تجعل لله نداً وهو خلقك ».

ب) ودلَّ على مقصد حفظ النفس: قوله ﷺ: « وأن تقتل ولدك تخاف أن يطعم معك ».

\$ ..... ΥΛ ..... **\*** 

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب التفسير، باب قوله تعالى: ﴿ فَكَلَا بَجْعَهُ لُواْ لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾، رقم: (٤٤٧٧).

\*\*\*

ج) ودلَّ على مقصد حفظ النسل: قوله ﷺ: «أن تزاني حليلة جارك »(١).

## نتائج اختلال الأمن:

وبانفلات الأمن والنظام العام في البلاد لا يقوم للناس دين ولا تستقيم لهم دنيا، فتضيع الضرورات الخمس، إذ:

1- يختل مقصد حفظ الدين: وذلك بتضييع أركان الإسلام، وترك الجمع والجهاعات، وارتكاب المعاصي والمحرمات، ووقوع الظلم والسيئات، وانتشار البدع والضلالات، وإعاقة سُبُل الدعوة إلى دين رب البريات، ونشاط دعاة الفتن والمنكرات، وقطع الأرحام والقرابات، وتعطيل الجهاد والحدود والعقوبات.

<sup>(</sup>۱) انظر: التوضيح لشرح الجامع الصحيح، لابن الملقن: (۲۲/۲۲-۲۷)، فتح الباري بشرح صحيح البخاري، لابن حجر العسقلاني: (۲۵/۲۰-۲۰)، الإسلام وضرورات الحياة، لعبد الله بن أحمد قادري، ص: (۲۰-۲۰).

Y - يختل مقصد حفظ النفس: وذلك بإزهاق الأرواح البريئة، وقتل الأنفس المعصومة، وسفك الدماء المستأمنة، وانتهاك حرمة المعاهدة، وضياع أسباب العيش للنفس الإنسانية، من طعام وشراب وملبس ومسكن.

٣- يختل مقصد حفظ العقل: وذلك بهجر المدارس والجامعات، وقتل العلماء وهدم الحضارات، وحرق كتب التراث والمعلومات، وانتشار المبادئ والأفكار والضلالات، ورواج المسكرات والمخدرات، وتعطل حد شارب الخمر والقاذورات.

3- يختل مقصد حفظ النسل والعرض: وذلك بترك النكاح، وضياع حقوق الأزواج والأولاد، وهتك المحارم والأعراض، واختلاط الأنساب، وانتشار التبرج والسفور والاختلاط، ووقوع الزنا والفواحش واللواط.

عنا مقصد حفظ المال: وذلك بتعطل الاقتصاد
 والاستثارات، وتجمد عجلة التنمية والتجارات، وإتلاف

الأموال والخيرات، وتوقف الأعهال والمشروعات، وفقدان البضائع والممتلكات، وإقفال الأسواق والمحلات، ونهب الأموال والخيرات، واحتكار السلع والمنتجات، وشيوع الرشوة والسرقات، وإيقاف العقوبات والتعزيرات.

وأكبر دليل وشاهد على هذه المفاسد العظيمة ما حدث في البلاد التي فقد أهلها الأمان عبر التاريخ وفي هذا الزمان، فالواقع شاهد، والتاريخ لا يكذب، فأهل تلك البلاد لا يجنون إلا الخوف والفتن، ولا يحصدون إلا الجوع والمحن، أمن مرفوع، وخير مقطوع، حياة متوقفة، وفوضى عارمة، وحروب طاحنة، وأحوال مضطربة، ومرافق مدمرة، ومنافع معطلة، سفهاء حاكمون، وأعداء سعيدون، ولن يدرك ذلك إلا من ذاق ويلات الفتن والحروب، واصطلى بنيران المحن والكروب.

وقد ذكر العالم الرباني، والإمام المبصر أحمد بن حنبل رحمه الله بعض هذه المفاسد، فعن أبي الحارث الصائغ قال: «سألت أبا

عبد الله في أمرٍ كان حدث ببغداد، و هَمّ قومٌ بالخروج، فقلت: يا أبا عبد الله، ما تقول في الخروج مع هؤلاء القوم؟ فأنكر ذلك عليهم، وجعل يقول: سبحان الله، الدماء، الدماء، لا أرى ذلك، ولا آمر به، الصبر على ما نحن فيه خيرٌ من الفتنة يسفك فيها الدماء، ويستباح فيها الأموال، وينتهك فيها المحارم، أما علمت ما كان الناس فيه، فيها الأموال، وينتهك فيها المحارم، أما علمت ما كان الناس فيه، (يعني أيام الفتنة)؟، قلت: والناس اليوم، أليس هم في فتنةٍ يا أبا عبد الله؟ قال: وإن كان، فإنها هي فتنةٌ خاصةٌ، فإذا وقع السيف عمت الفتنة، وانقطعت السبل، الصبر على هذا، ويسلم لك دينك خيرٌ لك، ورأيته ينكر الخروج على الأئمة، وقال: الدماء، لا أرى ذلك، ولا آمر به "(۱).



**∞ \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\*** 

<sup>(</sup>١) السنة، لأبي بكر الخلال، (١/ ١٣٢ - ١٣٣).



يتحقق الأمن والأمان بأسباب كثيرة، وأمور عديدة، أهم ذلك:

وبالتخلي عن الإيمان وعن تطبيق شرع الرحمن، وبالوقوع في المشرك والبدع، وبكفران النعم، وكثرة العصيان، وانتشار الظلم والعدوان، وبترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وقلة الاستغفار، وضعف التوبة والأوبة إلى الكريم المنان، وبترك الصلوات، وانتشار الربا والزنا والمعازف، وعقوق الوالدين، يبدّلُ الأمن خوفاً واضطراباً، قال تعالى: ﴿ وَضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتُ ءَامِنَةً مُّطْمَيِنَةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِّن كُلِّ مَكَانِ فَكَانَتُ عَامِنَةً مُّطْمَيِنَةً يَأْتِيها اللّهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا فَكَانُ مَكَانِ اللهِ فَأَذَاقَهَا اللّهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُوا يَصْمَنَعُونَ ﴾ [سورة النحل: ١١٢].

فكفران نعم الله تعالى، وعدم شكرها، سببٌ للجوع والخوف، والإيمان بالله وشكر نعمه سببٌ للرغد والأمن.

وقال تعالى: ﴿ وَعَدَ اللّهُ الّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَعَكِمُلُواْ الصَّلِحَتِ
لَيَسْتَخْلِفَنَهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا السَّتَخْلَفَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ
لَمُمْ دِينَهُمُ الَّذِي الْرَفَىٰ لَمُمْ وَلَيُّ اللّهَمُ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمَنا يَعْبُدُونَنِي

[سورة النور: ٥٥].

فبالإيهان بالله والالتزام بشرعه وتحقيق توحيده والقيام بالصالحات يُمَكَّنُ الناس ويأمنون ويطمئنون.

وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسۡتَقَامُواْ فَالاَخَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحَدُنُونَ ﴾ [سورة الأحقاف: ١٣].

وقال سبحانه: ﴿ وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكُمْ لَهِن شَكَرْتُمُ لَكُمْ لَهِن شَكَرْتُمُ لَأَنِيدَنَّكُمُ أَوْلَهِن صَكَرْتُمُ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ ﴾ [سورة إبراهيم: ٧].

فبالإيمان بالله والاستقامة على شرعه وشكر نعمه، يأمن الناس ويسعدون، وبالكفر والعصيان تزول النعم ويحل العذاب.

وقال جل وعلا عن قوم سبأ: ﴿لَقَدْ كَانَ لِسَبَإِ فِي مَسْكَنِهِمْ ءَايَةً جَنَّتَانِ عَن يَمِينِ وَشِمَالًّ كُلُواْ مِن رِّزْقِ رَبِّكُمْ وَٱشْكُرُواْ لَهُ. بَلْدَةٌ طَيِّبَةٌ وَرَبُّ غَفُورٌ ۞ فَأَعْرَضُواْ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ ٱلْعَرِمِ وَيَدَّلْنَهُم بِجَنَّتَيْمِ مَ جَنَّتَيْنِ ذَوَاتَى أَكُلٍ خَمْطٍ وَأَثْلِ وَشَىْءِ مِن سِدْدِ وَيَدَّلْنَهُم بِجَنَّتَيْمِ مَ جَنَّتَيْمِ مَ بَمَا كَفَرُواً وَهَلْ نُجَزِئَ إِلَّا ٱلْكَفُورَ ﴾ [سورة سأ: ١٥ - ١٧].

وقال سبحانه عن حال اليهود: ﴿ ضُرِبَتُ عَلَيْهِمُ ٱلذِّلَةُ أَيْنَ مَا ثُقِفُوا إِلَّا بِحَبْلِ مِّنَ ٱللَّهِ وَحَبْلِ مِّنَ ٱلنَّاسِ وَبَآءُو بِعَضَبِ مِّنَ ٱللَّهِ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ ٱلْمَسْكَنَةُ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكُفُرُونَ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ وَيَقْتُلُونَ عَلَيْهِمُ ٱلْمَسْكَنَةُ ذَلِكَ بِمَا عَصُوا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ ﴿ [سورة آل عمران: ١١٢].

فالإعراض عن شرع الله، والشرك به، والكفر والبطر بنعمه، وارتكاب ما نهي عنه، وعصيان أوامره، وترك الأمر بالمعروف

\*\*\*

والنهي عن المنكر، أسبابٌ للذلة والصغار، والخوف والعذاب، والرعب والضياع.

فالسبيل والطريق والسبب الرئيس للأمن والأمان هو تحقيق توحيد رب الأرض والساء، واتباع سنة خليله العدنان عليه الصلاة والسلام.

إذا الإيهانُ ضاعَ فلا أَمَانٌ ولا دُنْيَا لمن لم يُحْيِ دِينَا ومن رَضِيَ الحياةَ بغيرِ دينِ فقدْ جعلَ الفناءَ لها قَرينا(١)

ثانياً: العناية بالعلم الشرعي المستمد من الكتاب والسنة الصحيحة بفهم السلف الصالح، فالأمن يتحقق بالعلم ويذهب بالجهل، فالعلم باب كل خير، والجهل باب كل شر، وما خرج الخوارج على ولاة الأمر وجماعة المسلمين واستباحوا دماءهم، وقتلوا أبرياءهم، واستباحوا أعراضهم وأموالهم، وعبثوا بأمن

<sup>(</sup>١) ديوان محمد إقبال، أبيات من قصيدة جواب الشكوى: (١٠٣/١).

بلدانهم وشعوبهم، إلا عن طريق الجهل بفهم آيات الكتاب والسنة وتنزيلها على غير مواضعها، وتفسيرها بخلاف مقاصدها، وتأويلها بالوجه الذي يدعم توجهاتهم الحزبية ورغباتهم الدنيوية، وفهمهم الخاطئ المنحرف لمفهوم الجهاد والتكفير والولاء والبراء وتحكيم الشريعة والسمع والطاعة، ويجب العناية بالعلم من جانبين:

١- تعلى أيدي العلم الربانيين الراسخين، وطلاب العلم المخلصين الصادقين، أهل البصيرة والحكمة، الذين هم ورثة الأنبياء، وعلامات الهدى، ومصابيح الدجى، الذين لا تعصف بهم الأهواء، ولا تستهويهم العواطف، ففي أخذ العلم عنهم، والرجوع إليهم، وسؤالهم، واحترامهم، وإجلالهم، والاستنارة بآرائهم، عصمةٌ من الفتن، ودرعٌ من المفاسد والمحن.

قال تعالى: ﴿ وَإِذَا جَاءَهُمُ أَمْرُ مِنَ ٱلْأَمْنِ أَوِ ٱلْخَوْفِ أَذَاعُواْ بِهِ - وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَى أَوْلِي ٱلْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ ﴾ [سورة النساء: ٨٣].

قال العلامة عبد الرحمن بن ناصر السعدي رحمه الله: «هذا تأديب من الله لعباده عن فعلهم هذا غير اللائق. وأنه ينبغي لهم إذا جاءهم أمر من الأمور المهمة، والمصالح العامة ما يتعلق بالأمن، وسرور المؤمنين، أو بالخوف الذي فيه مصيبة، عليهم أن يتثبتوا ولا يستعجلوا بإشاعة ذلك الخبر، بل يردونه إلى الرسول، وإلى أولي الأمر منهم، أهل الرأي والعلم والنصح، والعقل والرزانة، الذين يعرفون الأمور، ويعرفون المصالح وضدها »(۱).

وقال عليه الصلاة والسلام: «البركة مع أكابركم »(٢)، قال المناوي رحمه الله: «البركة مع أكابركم المجربين للأمور المحافظين على تكثير الأجور، فجالسوهم لتقتدوا برأيهم وتهتدوا بهديهم »(٣).

<sup>(</sup>۱) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، لعبد الرحمن بن ناصر السعدي، ص: (۱۹۰).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن حبان في صحيحه، كتاب البر والإحسان، باب الصحبة والمجالسة، ذكر استحباب التبرك للمرء بعشرة مشايخ أهل الدين والعقل، رقم: (٥٥٩)، وصححه محققه الشيخ شعيب الأرنؤوط.

<sup>(</sup>٣) فيض القدير شرح الجامع الصغير، لعبد الرؤوف المناوي: (٣/ ٢٢٠).

وعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: « لا يزال الناس بخيرٍ ما أخذوا العلم عن أكابرهم، فإذا أخذوه عن أصاغرهم وشرارهم هلكوا »(١).

إن الأمور إذا الأحداث دبَّرها

دون الشيـوخ تـرى في بعضها خـللا

إن الشباب لهم في الأمر معجلة

وللشيوخ أناة تدفع الزللا(٢)

٢- تعليماً ودعوة بالوسائل المشروعة، وذلك لأن التعليم الشرعيُ أساسٌ في رسوخ الأمن والاطمئنان، فعلى العلماء والمفتين والباحثين والدعاة وطلاب العلم والخطباء والمدرسين والوعاظ والمربين ولاسيما الوالدان، وواضعي مناهج التربية والتعليم، ومراكز البحوث والدراسات الشرعية، الدعوة إلى

<sup>(</sup>١) جامع بيان العلم وفضله، لابن عبد البر القرطبي: (١/٣١٣).

<sup>(</sup>٢) أوردها ابن المعتز العباسي في كتابه طبقات الشعراء، ص: (٤٤٦-٤٤٤).

مبادئ الإسلام الحقة، وبيان العقيدة الصحيحة، والمنهج السوى السليم المستمد من المنبعين الصافيين والمصدرين الأصليين: القرآن الكريم والسنة الصحيحة بفهم الصحابة والتابعين والأئمة الربانيين، وبيان ذلك في المساجد والمدارس والجامعات والنوادي والجمعيات الاجتهاعية ومراكز تحفيظ القرآن، وعبر وسائل الإعلام المختلفة من قنوات فضائية وإذاعات محلية ومواقع إلكترونية وكتب ورسائل توجيهية، ومناهج تعليمية، والاجتهاد في إقامة المحاضرات والندوات والمؤتمرات، والقيام بدورهم في النصح والبيان واحتواء الشباب والفئات الجاهلة المغرر مها من قبل أعداء الدين والوطن، ومعالجة الانحرافات الفكرية واللوثات الأخلاقية، وإرشاد الضالين، ودحض شبهات الجاهلين والحاقدين والمغرضين، ووضع الضوابط للمطبوعات والمنشورات والصوتيات والمرئيات، وفتح قنوات الحوار الهادف الهادئ مع الشباب المخلصين؛ لترشيد حماسهم، وتوجيه انفعالهم، وتسخير طاقاتهم في خدمة الدين والوطن، لا في هدمهما، وتحصين أفكارهم من التيارات الفاسدة التي تسمِّم العقول، وتحرف الفكر والسلوك، وتنشر الضلال، والانحراف الضال، كأفكار تكفير الحكام والمحكومين والتشهير بأخطائهم، والتعدي على حرمات المسلمين والمستأمنين والمعاهدين، وتفجيرهم.

قال الإمام أحمد رحمه الله: « ولولا العلم كان الناس كالبهائم »(۱)، وقال الإمام ابن القيم رحمه الله: « إذا ظهر العلم في بلدٍ أو محلةٍ قَلَّ الشَّرُّ في أهلها، وإذا خفي العلمُ هناك ظهر الشَّرُّ والفساد »(۲).

ثالثاً: السمع والطاعة لولاة الأمور في المعروف، والدعاء لهم بالتوفيق والهداية والصلاح في ظهر الغيب، وبذل النصيحة لهم في السِّر، واحترامهم وإكرامهم وتوقيرهم، والحرص على لزوم الجاعة، ووحدة الكلمة، والالتزام بالانضباط والتقيد بالنظام، وغرس المحبة وزرع الألفة ونشر المودة بين أفراد المجتمع،

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين عن رب العالمين، لابن قيم الجوزية: (٣/ ٥٧٠).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق نفسه.

والحذر من شق عصا الطاعة والخروج على الحكام والدعوة إلى ذلك، والبعد عن الفضيحة والسخرية والتشهير بأخطاء الولاة والبلاد أمام الناس وعلى المنابر وعبر وسائل الإعلام، والحذر من أسباب الاختلاف والفرقة والتحزب والابتداع، وما يثير الأحقاد والبغضاء، وما يحمل على العداوة والشحناء، ومجانبة الفتن والفوضى والمظاهرات والاحتجاجات والاعتصامات والثورات والدعاة إليها، فإن ذلك كله من أعظم أسباب استجلاب الأمن والأمان، واستدامة الاستقرار والاطمئنان في ربوع البلاد.

قال تعالى آمراً عباده بطاعة الأمراء والحكام: ﴿ يَآ يُهُا ٱلَّذِينَ اللَّهُ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلأَمْنِ مِنكُرٌ ﴾ [سورة النساء: ٥٩].

وقال على السمع والطاعة في عسرك ويسرك، ومنشطك ومكرهك، وأثرة عليك »(١).

**⊕** •••• **₹**٣ -••••

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب الإمارة، باب وجوب طاعة الأمراء في غير معصية وتحريمها في المعصية، رقم: (١٨٣٦).

وقال عليه الصلاة والسلام: «تسمع وتطيع للأمير، وإن ضرب ظهرك، وأخذ مالك، فاسمع وأطع »(١).

وأخرج البيهقي عن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب رضي الله عنه قوله: « لا يصلح الناس إلا أميرٌ بر أو فاجر، قالوا: يا أمير المؤمنين، هذا البر فكيف بالفاجر؟ قال: إن الفاجر يُؤَمِّن الله عز وجل به السبل، ويجاهد به العدو، ويجيء به الفيء، وتقام به الحدود، ويجج به البيت، ويعبدُ الله فيه المسلمُ آمناً حتى يأتيه أجله »(٢).

وأخرج الطبري عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قوله: «يا أيها الناس، عليكم بالطاعة والجماعة، فإنها حبل الله الذي أمر به، وإن ما تكرهون في الجماعة والطاعة، هو خيرٌ مما تستحبون في الفرقة »(٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب الإمارة، باب الأمر بلزوم الجماعة عند ظهور الفتن وتحذير الدعاة إلى الكفر، رقم: (١٨٤٧).

<sup>(</sup>٢) الجامع لشعب الإيمان، لأحمد بن الحسين البيهقي: (١١/ ١٩٥).

<sup>(</sup>٣) جامع البيان عن تأويل آي القرآن، لمحمد بن جرير الطبري: (٥/ ٦٤٨).

ونقل ابن رجب عن الحسن البصري رحمه الله قوله في الأمراء: «والله ما يستقيم الدين إلا بهم، وإن جاروا وظلموا، والله لما يصلح الله بهم أكثر مما يفسدون، مع أن والله إن طاعتهم لغيظ، وإن فرقتهم لكفرٌ »(١).

وقال الحافظ ابن رجب رحمه الله: « أما السمع والطاعة لولاة أمور المسلمين، ففيها سعادة الدنيا، وبها تنتظم مصالح العباد في معايشهم، وبها يستعينون على إظهار دينهم وطاعة ربهم »(٢).

وأخرج البربهاري عن الإمام الفضيل بن عياض رحمه الله قوله في الدعاء للسلطان: «لو أن لي دعوة مستجابة ما جعلتها إلا في السلطان. قيل له: يا أبا على فَسِّرُ لنا هذا. قال: إذا جعلتها في نفسي لم تَعْدُني، وإذا جعلتها في السلطان صلح، فصلح بصلاحه العباد والبلاد »(").

<sup>(</sup>١) جامع العلوم والحكم، لابن رجب الحنبلي: (٢/ ٩٠).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق نفسه: (٢/ ٩٠).

<sup>(</sup>٣) شرح السنة، لأبي محمد البربهاري، ص: (١١٣-١١٤).

ونقل الخـــلال عن الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله قوله: «وإني لأدعو له - أي الحاكم - بالتســـديد والتوفيـــق، في الليل والنهار، والتأييد، وأرى له ذلك واجباً علي »(١).

وقال العلامة أبو بكر محمد بن محمد الطرطوشي المالكي رحمه الله: « فحقيق على كل رعيةٍ أن ترغبَ إلى الله تعالى في إصلاح السلطان، وأن تبذل له نصحه، وتخصه بصالح دعائها، فإن في صلاحه صلاح العباد والبلاد، وفي فساده فساد العباد والبلاد »(٢).

وقال عليه الصلاة والسلام حاثاً على النصح للأئمة والحكام: « الدين النصيحة، قلنا: لمن؟ قال: لله ولكتابه ولرسوله ولأئمة المسلمين وعامتهم »(٣).

<sup>(</sup>١) السنة، لأبي بكر الخلال: (١/ ٨٣).

<sup>(</sup>٢) سراج الملوك، للطرطوشي، ص: (٢٠٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب الإيهان، باب بيان أنه لا يدخل الجنة إلا المؤمنون، وأن محبة المؤمنين من الإيهان، وأن افشاء السلام سبب لحصولها، رقم: (٥٥).

وبين على كيفية نصح الحاكم فقال: « من أراد أن ينصح لسلطانٍ بأمر، فلا يُبْدِ له علانيةً، ولكن ليأخذ بيده، فيَخلو به، فإن قبل منه فذاك، وإلا كان قد أدّى الذي عليه له »(١).

وعن زياد بن كسيب العدوي قال: كنت مع أبي بكرة تحت منبر ابن عامرٍ وهو يخطب وعليه ثيابٌ رقاقٌ، فقال أبو بلالٍ: انظروا إلى أميرنا يلبس ثياب الفساق، فقال أبو بكرة: اسكت سمعت رسول الله عليه يقول: «من أهان سلطان الله في الأرض أهانه الله »(٢).

وروى البيهقي عن أنس بن مالك رضي الله عنه قوله: « نهانا كبراؤنا من أصحاب محمدٍ على قالوا: لا تسبوا أمراءكم،

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في مسنده، مسند حكيم بن حزام عن النبي الله من حديث هشام بن حكيم بن حزام رضي الله عنها، رقم: (۱۵۳۳۳)، وصححه الألباني في ظلال الجنة تخريج أحاديث السنة، رقم: (۱۹۹۱).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في جامعه، أبواب الفتن عن رسول الله ﷺ، باب كراهية إهانة السلطان، رقم: (٢٢٢٤)، وقال: « هذا حديث حسن غريب »، وحسنه الألباني في سلسلة الأحاديث الصحيحة، رقم: (٢٢٩٧).

ولا تغشوهم، ولا تعصوهم، واتقوا الله واصبروا، فإن الأمر إلى قريبِ  $^{(1)}$ .

وقال تعالى حاثاً على اجتاع الكلمة والنهي عن الفرقة: ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُوا ﴾ [سورة آل عمران: ١٠٥]، وقال: ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاخْتَلَفُوا ﴾ [سورة آل عمران: ١٠٥].

وقال عِلَيْكَةٍ: « يد الله مع الجماعة »(٢).

وقال عليه الصلاة والسلام لحذيفة بن اليهان رضي الله عنه عندما سأله عما يفعل إن أدرك زمن استحكام الفتن، وكثرة الدعاة إلى جهنم، قال له: « تلزم جماعة المسلمين وإمامهم »(٣).

<sup>(</sup>١) الجامع لشعب الإيمان، لأحمد بن الحسين البيهقي: (١١/ ٢٠٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في جامعه، أبواب الفتن عن رسول الله على، باب ما جاء في لزوم الجماعة، رقم: (٢١٦٦)، وصححه الألباني في صحيح الجامع الصغير، رقم: (٣٦٢١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الفتن، باب كيف الأمر إذا لم تكن جماعة، رقم: (٧٠٨٤).

وقال عَلَيْ: « من خرج من الطاعة، وفارق الجاعة، فهات، مات ميتة جاهلية، ومن قاتل تحت راية عُمِّيَة، يغضب لعَصَبة، أو يدعو إلى عَصَبة، أو ينصر عصبة، فقُتِل فقِتلة جاهلية، ومن خرج على أمتي، يضرب بَرّها وفاجرها، ولا يتحاش من مؤمنها، ولا يفي لذي عهدٍ عهده، فليس مني ولست منه »(١).

وقال عليه الصلاة والسلام: «عليكم بالجماعة وإياكم والفرقة، فإن الشيطان مع الواحد، وهو من الاثنين أبعد، من أراد بُحْبُوحَةَ الجنة فليلزم الجماعة »(٢).

وقال عَيْكَ الله عَنْهُ الله عنقه »(٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب الإمارة، باب الأمر بلزوم الجماعة عند ظهر الفتن وتحذير الدعاة إلى الكفر، رقم: (١٨٤٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في جامعه، أبواب الفتن عن رسول الله على، باب ما جاء في لزوم الجاعة، رقم: (٢١٦٥)، وقال: « هذا حديث حسن صحيح غريب من هذا الوجه »، وصححه الألباني في صحيح الجامع الصغير، رقم: (٢٥٤٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في سننه، كتاب السنة، باب في الخوارج، رقم: (٤٧٥٨). وصححه الألباني في صحيح الجامع الصغير، رقم: (٦٤١٠).

وحذر على من شق العصا والخروج عن الطاعة، فقال: « من كره من أميره شيئاً فليصبر، فإنه من خرج من السلطان شبراً مات ميتةً جاهلية »(١).

وقال النبي عَلَيْ حاثاً أمته على اجتناب الفتن: «إن السعيد لمن جُنّب الفتن، إن السعيد لمن جنب الفتن، إن السعيد لمن جنب الفتن، ولمن ابْتُلِيَ فصبر، فَوَاهاً »(٢).

وقال عليه الصلاة والسلام: «إنه لم يكن نبي قبلي إلا كان حقاً عليه أن يدل أمته على خير ما يعلمه لهم، وينذرهم شر ما يعلمه لهم، وإن أمتكم هذه جُعِل عافيتها في أولها، وسيصيب آخرها بلاءً، وأمورٌ تنكرونها، وتجيء فتنةٌ فيرتق بعضها بعضاً، وتجيء الفتنة فيقول المؤمن: هذه مُهلِكتي، ثم تنكشف وتجيء الفتنة، فيقول

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الفتن، باب قول النبي ﷺ: « سترون بعدي أموراً تنكرونها »، رقم: (٧٠٥٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في سننه، كتاب الفتن، باب النهي عن السعي في الفتنة، رقم: (٢٦٣٤)، وصححه الألباني في سلسلة الأحاديث الصحيحة، رقم: (٩٧٥).

المؤمن: هذه هذه، فمن أحب أن يزحزح عن النار، ويدخل الجنة، فلتأتـه منيته وهو يؤمن بالله واليوم الآخر، وليأت إلى الناس الذي يحب أن يؤتى إليه »(١).

وقال على المظلم، يصبح الليل المظلم، يصبح الرجل فيها مؤمناً ويمسى كافراً، ويمسى مؤمناً ويصبح كافراً، القاعد فيها خيرٌ من القائم، والقائم فيها خيرٌ من الماشي، والماشي فيها خيرٌ من الساعي، قالوا: فها تأمرنا؟ قال: كونوا أحلاس بيوتكم  $^{(Y)}$ .

ونقل الذهبي عن الصحابي الجليل معاوية بن أبي سفيان رضى الله عنه قوله: ﴿ إِياكِم والفتنة، فلا تهمُّوا بها، فإنها تُفسد المعيشة، وتُكدِّر النعمة، وتُورث الاستئصال »(٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب الإمارة، باب الأمر بالوفاء ببيعة الخلفاء الأول فالأول، رقم: (١٨٤٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في سننه، كتاب الفتن، باب النهى عن السعى في الفتنة، رقم: (٢٦٢٤)، وهو حديث صحيح لغيره كما قاله الألباني في صحيح الترغيب والترهيب، رقم: (٢٧٤٢).

<sup>(</sup>٣) سير أعلام النبلاء، للذهبي: (٣/ ١٤٨ – ١٤٩).

فبالسمع والطاعة لولاة الأمر وليزوم الجماعة ومجانبة الفتن يُمتثلُ أمر الرحمن، وتنتظم أمور الرعية، ويعم الأمن والأمان، والخير والاطمئنان، وتقوى البلاد ويهابها الأعداء، وبانعدامها يعصى أمر الرحمن، ويهدد الأمن والاستقرار ووحدة البلاد، ويفتح باب الشر والفتن والحروب والقتال، ويسعد الأعداء، وتتحقق مخططاتهم الإجرامية، وتفرح قلوب الحاسدين، ويشمت المتربصون والحاقدون.

وما أجمل قول الإمام ابن المبارك رحمه الله:

اللهُ يدفعُ بِالسُّلْطانِ مُعْضِلَةً عَنْ دِيننا رَحْمَةً مِنْهُ وَرِضُوانَا لَوْ لا اللَّمَّةُ لم تأمَنْ لنا سُبُلٌ وكانَ أضعفُنا نَهْباً لأقوانا(١)

رابعاً: استخدام الحكمة واللين والحلم عند ظهور الفتن، والحذر من الغضب والتعجل والتسرع عند تقلب الأحوال، والتحلي بالرفق والتريث والتأني في المطالبة بالحقوق، والبعد عن

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء، للذهبي: (٨/ ١٤).

القوة والعنف والفحش في معالجة المظالم، قال الله تعالى لموسى وهارون عليهما السلام حين أرسلهما إلى فرعون: ﴿ فَقُولًا لَهُ مُوَّلًا لَيْنًا لَعَلَهُ مُ السيد الثقلين لَعَلَهُ مُنَّكُ مُ أَوْ يَخْشَىٰ ﴾ [سورة طه: ٤٤]، وقال تعالى لسيد الثقلين فَلَمَّ مَن ألله لِنتَ لَهُمُ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَا نَفَشُوا مِنْ حَوْلِكَ ﴾ [سورة آل عمران: ١٥٩].

وقال على الرفق لا يكون في شيء إلا زانه، ولا يُنزع من شيء إلا شانه »(١).

وقال عليه الصلاة والسلام: « من يُحرم الرفق، يُحرم الخير »(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب البر والصلة والآداب، باب فضل الرفق، رقم: (٢٥٩٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب البر والصلة والآداب، باب فضل الرفق، رقم: (٢٥٩٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب الإيمان، باب الأمر بالإيمان بالله ورسوله وشرائع الدين والدعاء إليه، رقم: (١٨).

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: «إن اليهود أتوا النبي على الله فقالوا: السام عليك، قال: وعليكم، فقالت عائشة: السام عليكم، فقال رسول الله على مهلا يا عائشة، ولعنكم الله وغضب عليكم، فقال رسول الله عليه عليك عليك بالرفق، وإياك والعنف -أو الفحش-، قالت: أولم تسمع ما قالوا؟ قال: أولم تسمعي ما قلت؟ رددت عليهم، فيستجاب لي فيهم، ولا يستجاب لهم في "(۱).

وعن الليث بن سعدٍ عن موسى بن علي، عن أبيه، قال: قال المستورد القرشي عند عمرو بن العاص رضي الله عنه، سمعت رسول الله عليه يقول: « تقوم الساعة والروم أكثر الناس »، فقال له عمروٌ: « أبصر ما تقول، قال: أقول ما سمعت من رسول الله عليه، قال: لئن قلت ذلك، إن فيهم لخصالاً أربعاً: إنهم لأحلم الناس عند فتنةٍ، وأسرعهم إفاقةً بعد مصيبةٍ ... »(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجـه البخاري في صحيحه، كتاب الدعـوات، باب قول النبي علله: « يستجاب لنا في اليهود، ولا يستجاب لهم فينا »، رقم: (٦٤٠١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب تقوم الساعة والروم أكثر الناس، رقم: (٢٨٩٨).

\*\*\*

فبيَّن عمرو بن العاص رضي الله عنه أن بقاء الروم وكونهم أكثر الناس إلى أن تقوم الساعة؛ لأنهم عند حدوث الفتن يُحُلِمون ولا يعجَلون، ففيهم من الحلم ما يجعلهم ينظرون إلى الأمور ويعالجونها.

وقال ابن القيم رحمه الله: « ومن تأمل ما جرى على الإسلام من الفتن الكبار والصغار رآها من إضاعة هذا الأصل وعدم الصبر على منكو، فطلبَ إزالتَهُ فتولَّد منه ما هو أكبر منه؛ فقد كان رسول الله على منكو، فطلبَ إزالتَهُ فتولَّد منه ما هو أكبر منه؛ فقد كان لاسول الله على يرى بمكة أكبر المنكرات ولا يستطيع تغييرها، بل لما فتح الله مكة وصارت دار إسلام عزم على تغيير البيت وردة على قواعد إبراهيم، ومنعه من ذلك - مع قدرته عليه - خشية وقوع ما هو أعظم منه من عدم احتال قريشٍ لذلك لقرب عهدهم بالإسلام وكونهم حديثي عهدٍ بكفر، ولهذا لم يأذن في الإنكار على الأمراء باليد؛ لما يترتب عليه من وقوع ما هو أعظم منه »(۱).

**⊗**\_\_\_\_\_\_ 00 \_....+

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين عن رب العالمين، لابن قيم الجوزية: (٤/ ٣٣٨-٣٣٩).

خامساً: الحذر من الشائعات والافتراءات والحملات الحاقدة الحاسدة والأفكار والمعتقدات الهدامة، والجماعات الضالة الجاهلة المدعومة والمسيرة من قبل أعداء الدين والوطن، التي تروج الكذب على الدولة وحكامها، عبر وسائل الإعلام المختلفة من صحف ومجلات، وقنوات وإذاعات، ومواقع رقمية وتواصلية، والتي تؤدي من حيث لا نشعر إلى تنفيذ مخططات الأعداء من زرع الفتنة بين الراعي والرعية، وإشـعال نار الاختلاف، وتأجيج الحرب بين أبناء الوطن المسلم الواحد، بتفريق شعبه إلى جماعات متطرفة وأحزاب متقاتلة وتنظيمات إجرامية، وخلق فوضى عارمة واضطراب دائم وتمرد مستمر، لتحقيق رؤية مستقبلية تهدف لإضعاف دين الدولة وتشويه عقيدتها، والإساءة لحضارتها، وطمس هويتها، والإخــلال بأمنها، وهــدم إنجازاتها، وانتهاب خيراتها، وتقسيم أراضيها، وتأمين مناطق الأعداء المجاورة لها.

فيجب الحذر من حرب الشائعات والأفكار، فإنها بريد الفتن، وسِمَةٌ لأيام المحن، وسلاح خطير يهدد الأمن والاستقرار، فليس كل ما يقال بصحيح، وليس كل ما يعلم يقال، ولا كل ما يقال يقال في كل الأحوال، إذ يجب التثبت من الأخبار، قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا إِن جَاءَكُمْ فَاسِقُ بِنَبِإِ فَتَكَبَّنُوا أَن تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَالَةِ فَنُصِيحُوا عَلَى مَا فَعَلَّتُمْ نَادِمِينَ ﴾ [سورة الحجرات: ٦]، وقال عليه الصلاة والسلام: «كفى بالمرء كذباً أن يُحدث بكل ما سمع »(١).

سادساً: تشديد العقوبات المتخذة حيال كل من يخل بأمن البلاد، سواء كانوا منفذين أو مخططين أو محرضين أو مساعدين على الجريمة والفساد، وخاصة الجماعات التي تحمل فكر الخوارج والبغاة والمحاربين.

فالخوارج هم كل من خرج عن الإمام الحق الذي اتفقت الجهاعة عليه في أي زمان ومكان، الذين يكفرون المسلمين ويستحلون دمائهم، وهم شر الخلق والخليقة، وشر قتل تحت أديم السهاء، وخير قتيلٍ مَن قَتَلوه، يظهرون في كل زمان وتحت مسميات

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه، المقدمة، باب النهي عن الحديث بكل ما سمع، رقم: (٥).

عدة، يهارسون الإرهاب باسم الدين، ويذبحون المسلمين باسم الجهاد، وهم الذين قتلوا الأميرين العادلين والإمامين الفاضلين والصحابيين الجليلين عشهان بن عفان وعلي بن أبي طالب رضى الله عنهها.

ومن أهم صفاتهم: التحزب والخروج عن طاعة ولي الأمر، وعقد الاجتهاعات والأنشطة السرية، والطعن في العلماء الربانيين، وتعلم المسائل الشرعية من غير أهل العلم المعتبرين، والفهم السقيم لسائل الدين، والحداثة في السن، والسفاهة في الرأي، والتنطع والبعد عن وسطية الدين، وتغليب العواطف على الحكمة في قضايا الأمة، وكثرة الكذب والغدر وترويج الشائعات، واستباحة دماء وأعراض المسلمين الأبرياء، وتكفير صاحب الكبيرة، ورد السنة بظاهر القرآن، والتعلق بالمتشابه دون المحكم.

قال الآجري رحمه الله: « لم يختلف العلماء قديماً وحديثاً أن الخوارج قوم سوء، عصاةٌ لله تعالى ولرسوله عليه، وإن صلوا

\*\*\*

وصاموا، واجتهدوا في العبادة، فليس ذلك بنافع لهم، ويُظهِرون الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وليس ذلك بنافع لهم؛ لأنهم قسومٌ يتأولون القرآن على ما يَهْوَوْن، يُمَوِّهون على المسلمين، وقد حذر الله تعالى منهم، وحذر النبي على الله أن قال رحمه الله: «والخوارج هم الشُّراةُ الأنجاس الأرجاس، ومن كان على مذهبهم من سائر الخوارج، يتوارثون هذا المذهب قديماً وحديثاً، ويخرجون على الأئمة والأمراء، ويستحلُّون قتل المسلمين »(۱).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: « وقد اتفق الصحابة والعلاء على قتال هؤلاء (أي الخوارج)؛ فإنهم بغاةٌ على جميع المسلمين، سوى من وافقهم على مذهبهم، وهم يبدؤون المسلمين بالقتال، ولا يندفع شرهم إلا بالقتال؛ فكانوا أضر على المسلمين من قطاع الطريق. فإن أولئك إنها مقصودهم المال، فلو أعطوه لم يقاتِلوا، وإنها يتعرضون لبعض الناس، وهؤلاء يقاتلون

<sup>(</sup>١) كتاب الشريعة، للآجري: (١/ ٣٢٥-٣٢٦).

الناس على الدين حتى يرجعوا عما ثبت بالكتاب والسنة وإجماع الناس على الدين حتى يرجعوا عما ثبت بالكتاب والسنة وإجماع الصحابة إلى ما ابتدعه هؤلاء بتأويلهم الباطل وفهمهم الفاسد للقرآن ... (وهم) شر على المسلمين من غيرهم، فإنهم لم يكن أحدُّ شراً على المسلمين منهم: لا اليهود ولا النصارى؛ فإنهم كانوا مجتهدين في قتل كل مسلم لم يوافقهم، مستحلين لدماء المسلمين وأموالهم وقتل أولادهم، مكفّرين لهم، وكانوا متدينين بذلك لعظم جهلهم وبدعتهم المضلة »(۱).

ووردت النصوص في تغليظ العقوبة على هؤلاء، قال تعالى عن المحاربين الذي يُرْهِبون الناس ويقطعون السبيل ويسعون في الأرض فساداً: ﴿ إِنَّمَا جَزَرَةُ أُ الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللّهَ وَرَسُولَهُ, وَيَسْعَوْنَ فِي الْأَرْضِ فَسَاداً أَن يُقَتَّلُوا أَوْ يُصَكِّبُوا أَوْ تُقَطّع أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم مِّن خِلَفٍ أَوْ يُنفَوا مِن الْأَرْضِ ذَالِك لَهُمْ خِزْيُ وَأَرْجُلُهُم مِّن خِلَفٍ أَوْ يُنفَوا مِن الْأَرْضِ ذَالِك لَهُمْ خِزْيُ فِي اللّهُ نَيْلَ لَهُمْ خِزْي عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [سورة المائدة: ٣٣]، في الدُنيا ولهم في اللّه عَليم عَليم المائدة: ٣٣]،

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية، لابن تيمية: (٥/ ٢٤٣ – ٢٤٨)، بتصرف يسير.

وقال عليه الصلاة والسلام عن الخارجين على الجهاعة الساعين للتفرقة وشق عصا الطاعة: « من أتاكم وأمركم جميعٌ على رجل واحدٍ، يريد أن يشق عصاكم، أو يفرق جماعتكم، فاقتلوه »(١).

وقال عليه الصلاة والسلام: «سيخرج قومٌ في آخر الزمان، أحداث الأسنان، سفهاء الأحلام، يقولون من خير قول البرية، لا يجاوز إيهائهم حناجرَهم، يمرقون من الدين، كما يمرق السهم من الرمية، فأينها لقيتموهم فاقتلوهم، فإن في قتلهم أجراً لمن قتلهم يوم القيامة »(٢).

وقال عليه الصلاة والسلام: « يقرؤون القرآن لا يجاوز حناجرهم، يمرقون من الدين مروق السهم من الرمية، يقتلون

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب الإمارة، باب حكم من فرق أمر المسلمين وهو مجتمع، رقم: (١٨٥٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب استتابة المرتدين والمعاندين وقتالهم، باب قتل الخوارج والملحدين بعد إقامة الحجة عليهم، رقم: (٦٩٣٠).

أهل الإسلام ويدعون أهل الأوثان، لئن أنا أدركتُهم لأقتلَنَهم قتل عاد »(١).

علماً أن إقامة العقوبة على فعل الخوارج ليست متروكة لعامة الناس، وإنها لولى الأمر.



**\*\*\*\*\* \*\*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\*** 

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب أحاديث الأنبياء، باب قول الله تعالى: ﴿ وَإِلَىٰ عَادٍ أَخَاهُمُ هُودًا قَالَ يَنقَوْمِ ٱعَبُدُواْ ٱللَّهَ ﴾، رقم: (٣٣٤٤).



وختاماً نحمد لله الذي أنعم علينا في هذه البلاد الطيبة المباركة بنعمة الأمن والعزة والأمنان، والرخاء والرغد والاطمئنان، والسعادة والسرور والإيهان، أرزاقٌ متكاثرةٌ دارّة، ونعمٌ متواليةٌ قارّة، في عيشة هنية، وخيرات وفيرة، وقلوب مجتمعة، وحياة مستقرة آمنة، وقيادة حكيمة، وحكومة رشيدة، ولا شك أن المحافظة على نعمة الأمن والأمان مسؤولية الجميع، فالجميع مطلوب منه أن يحقق أسباب استجلاب الأمن التي ذكرتها في هذا الكتاب، وأن يبتعد عن ضدها، وإلا وقع البلاء على البلاد وخسر مجميع العباد.

أسال الله الكريم رب العرش العظيم أن يقي المسلمين إلى ما وبلادهم كل سوء، وأن يوفق جميع ولاة أمور المسلمين إلى ما فيه صلاح العباد والبلاد، وأن ينصر الله تعالى بهم دينه، ويعلي بهم كلمته، وأن يصلح أحوال المسلمين جميعاً في كل مكان، ويجمع شملهم على الحق والهدى والرشاد، ويوحد صفوفهم، ويؤلف بين قلوبهم، ويحقن دمائهم، ويحصن أعراضهم، وأن يقي المسلمين وبلادهم شرور الفتن ما ظهر منها وبطن، وأن يديم عليهم نعمة الأمن والأمان والاستقرار والاطمئنان، إنه ولي ذلك والقادر عليه.

وانطلاقاً من قوله عليه الصلاة والسلام: « لا يشكر الله من لا يشكر الله من لا يشكر الناس »(۱)، أشكر حكامنا المباركين، ورجال شرطتنا المخلصين، وأسود جيشنا المرابطين، الذين يواصلون الليل

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في سننه، كتاب الأدب، باب في شكر المعروف، رقم: (٤٨١١)، وصححه الألباني في سلسلة الأحاديث الصحيحة، رقم: (٤١٦).

ية وضرورة دنيوية 🌋 -----

بالنهار، ويتحملون المشاق والصعاب، ويبذلون أرواحهم في سبيل حماية الدين وأمن الوطن، فأسأل المولى الكريم أن يجزيهم عن عباده الآمنين خير الجزاء، ويرفع قدرهم، ويرزقهم خيري الدنيا والآخرة، وأن يؤيدهم بتأييده، ويتولاهم بعنايته، ويحفظهم بحفظه، ويرحم من مات منهم ويتقبله في الشهداء.

هذا ما تيسر لي جمعه في هذا الموضوع، في كان فيه من خير وصواب فمن الكريم وحده وله المنة والفضل والإحسان، وما كان من خطأ فمني ومن الشيطان.

وأخيراً أذكر نفسي وأبناء وطني بقول الشاعر:

إذا اجْتمعَ الإسلامُ والقوتُ للفتي

وكانَ صحيحاً جِسْمُهُ وهو في أَمْنِ

فقد ملك الدُّنيا جميعاً وحازها

وحــقٌ عليه الشُّكرُ لله ذِي المنِّ

والله تعالى أعلم، والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم على خاتم النبيين، سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.



## قائمت للمسكاورٌ

١ - الإسلام وضرورات الحياة، تأليف: عبد الله بن أحمد قادري،
 دار المجتمع للنشر والتوزيع، جدة - السعودية، الطبعة الثالثة،
 ١٤٢٢هـ - ٢٠٠١م.

٢- إعلام الموقعين عن رب العالمين، تأليف: أبي عبد الله محمد بن أبي بكر بن أيوب المعروف بابن قيم الجوزية (ت: ١٥٧هـ)، تحقيق:
 مشهور بن حسن آل سلمان، دار ابن الجوزي، الرياض - السعودية، الطبعة الأولى، ١٤٢٣هـ - ٢٠٠٢م.

٣- التوضيح لـشرح الجامع الصحيح، تأليف: عمر بن علي المعروف بابن الملقن (ت: ١٠٨هـ)، تحقيق: مجموعة محققين، دار النوادر، بيروت-لبنان، طبعة خاصة لوزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية بدولة قطر، الطبعة الأولى، ١٤٢٩هـ-٢٠٠٨م.

٤ - تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، تأليف:
 عبد الرحمن بن ناصر السعدي (ت: ١٣٧٦هـ)، تحقيق:

عبد الرحمن بن معلا اللويحق، مؤسسة الرسالة، بيروت-لبنان، الطبعة الأولى، ١٤٢٣هـ-٢٠٠٢م.

٥- جامع بيان العلم وفضله وما ينبغي في روايته وحمله، تأليف: أبي عمر يوسف بن عبد الله المعروف بابن عبد البر القرطبي (ت: ٣٤هـ)، تحقيق: فواز أحمد زمرلي، مؤسسة الريان، بيروت-لبنان، دار ابن حزم، بيروت-لبنان، طبعة خاصة لوزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية بدولة قطر، الطبعة الثانية، ١٤٣٠هـ-٢٠٠٩م.

7 - جامع البيان عن تأويل آي القرآن، تأليف: محمد بن جرير الطبري (ت: ٣١٠هـ)، تحقيق عبد الله بن عبد المحسن التركي، دار عالم الكتب، الرياض، المملكة العربية السعودية، الطبعة الأولى، ١٤٢٤هـ-٣٠٠م.

٧- جامع الترمذي، تأليف: محمد بن عيسى الترمذي (ت: ٢٧٩هـ)، دار السلام، الرياض-السعودية، طبعة خاصة لوزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد بالمملكة العربية السعودية، الطبعة الثانية، ١٤٢١هـ-٠٠٠م.

۸- الجامع الصحيح المسند من حديث رسول الله على وسننه وسننه وأيامه، تأليف: محمد بن إساعيل البخاري (ت: ٢٥٦هـ)، تحقيق: محب الدين الخطيب، المكتبة السلفية، القاهرة - مصر، الطبعة الأولى، عب الدين الحسب، المكتبة السلفية، القاهرة - مصر، الطبعة الأولى،

9- جامع العلوم والحكم شرح خمسين حديثاً من جوامع الكلم، تأليف: أبي الفرج عبد الرحمن بن شهاب الدين المعروف بابن رجب الحنبلي (ت: ٧٩٥هـ)، تحقيق: علي محمد معوض وعادل أحمد عبد الموجود، مكتبة العبيكان، الرياض-السعودية، ١٤٢٣هـ- ٢٠٠٢م.

• ١ - الجامع لشعب الإيهان، تأليف: أبي بكر أحمد بن الحسين البيهقي (ت: ٥٨ ٤هـ)، تحقيق: عبد العلي عبد الحميد حامد ومختار أحمد الندوي، الدار السلفية، بومباي - الهند، طبعة خاصة لوزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية بدولة قطر، ٢٤٢٩هـ - ٢٠٠٨م.

۱۱ - ديوان محمد إقبال (ت: ۱۳۵۷هـ)، جمع وإعداد: سيد عبد الماجد الغوري، دار ابن كثير، دمشق، بيروت، الطبعة الثالثة، ٢٨٨هـ-٧٠٠٠م.

۱۲ - سراج الملوك، تأليف: أبي بكر محمد بن الوليد الفهري الطرطوشي (ت: ۲۰هم)، تحقيق: محمد فتحي أبوبكر، الدار المصرية اللبنانية، القاهرة - مصر، الطبعة الأولى، ١٤١٤هـ - ١٩٩٤م.

17 - سلسلة الأحاديث الصحيحة وشيء من فقهها وفوائدها، تأليف: محمد ناصر الدين الألباني (ت: ١٤٢٠هـ)، مكتبة المعارف، الرياض -السعودية، الطبعة الأولى، ١٤١٥هـ-١٩٩٥م.

1 - السنة، تأليف: أبي بكر أحمد بن محمد الخلال (ت: ٣١٨هـ)، تحقيق: عطية بن عتيق الزهراني، دار الراية، الرياض السعودية، الطبعة الثانية، ١٤١٥هـ ١٩٩٤م.

١٥ - سنن أبي داود، تأليف: أبي داود سليان بن الأشعث السجستاني (ت: ٢٧٥هـ)، دار السلام، الرياض-السعودية، طبعة

خاصة لوزارة الشوون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد بالمملكة العربية السعودية، الطبعة الأولى، ١٤٢٠هـ-١٩٩٩م.

۱۶ - سير أعلام النبلاء، تأليف: محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي (ت: ۷٤٨هـ)، تحقيق: مجموعة محققين، مؤسسة الرسالة، بيروت-لبنان، الطبعة الحادية عشرة، ۱٤۲۲هـ-۲۰۰۱م.

۱۷ - شرح السنة، تأليف: أبي محمد الحسن بن علي البربهاري (ت: ٣٢٩هـ)، تحقيق: عبد الرحمن بن أحمد الجميزي، مكتبة دار المنهاج، الرياض - السعودية، الطبعة الأولى، ٢٤٢٦هـ - ٢٠٠٥م.

۱۸ - صحيح ابن حبان بترتيب ابن بلبان، تأليف: الأمير عياد الدين علي بن بلبان الفارسي (ت: ۳۷هـ)، تحقيق: شعيب الأرنووط، مؤسسة الرسالة، بيروت - لبنان، الطبعة الثانية، ١٤١٤هـ - ١٩٩٣م.

۱۹ - صحیح الإمام مسلم، تألیف: مسلم بن الحجاج النیسابوری (ت: ۲۶۱هـ)، عنایة: محمد زهیر بن ناصر الناصر، دار

المنهاج، جدة-السعودية، دار طوق النجاة، بيروت-لبنان، الطبعة الأولى، ١٤٣٣هـ-٢٠١٣م.

• ٢- صحيح الترغيب والترهيب، تأليف: محمد ناصر الدين الألباني (ت: ١٤٢٠هـ)، مكتبة المعارف، الرياض-السعودية، الطبعة الأولى، ١٤٢١هـ- ٢٠٠٠م.

٢١ - صحيح الجامع الصغير وزيادته الفتح الكبير، تأليف:
 محمد ناصر الدين الألباني (ت: ١٤٢٠هـ)، المكتب الإسلامي،
 بيروت، دمشق، الطبعة الثالثة، ١٤٠٨هــ ١٩٨٨م.

٢٢ - طبقات الشعراء، تأليف: عبد الله بن المعتز بن المتوكل بن المعتصم العباسي (ت: ٢٩٦هـ)، تحقيق: عبد الستار أحمد فراج، دار المعارف، القاهرة - مصر.

٢٣ فتح الباري بشرح صحيح البخاري، تأليف: ابن حجر العسقلاني (ت: ٨٥٨هـ)، تحقيق: أبو قتيبة الفاريابي، دار طيبة، الرياض –السعودية، الطبعة الثانية، ١٤٢٩هـ–٢٠٠٨م.

٢٤- فيـض القدير شرح الجامع الصغير، تأليف: عبد الرؤوف المناوي (ت: ١٠٣١هـ)، دار المعرفة، بيروت-لبنان، الطبعة الثانية، ١٣٩١هـ-١٩٧٢م.

٧٥ - كتاب السنة لأبي عاصم، ومعه ظلال الجنة تخريج أحاديث السنة، تأليف: محمد ناصر الدين الألباني (ت: ١٤٢٠هـ)، المكتب الإسلامي، بيروت، دمشق، الطبعة الأولى، ١٤٠٠هـ-١٩٨٠م.

٢٦- كتاب الشريعة، تأليف: أبي بكر محمد بن الحسين الآجري (ت: ٣٦٠هـ)، تحقيق: عبد الله بن عمر الدميجي، دار الوطن، الرياض – السعو دية، الطبعة الثانية، ١٤٢٠ هـ – ١٩٩٩م.

٧٧ - المستصفى من علم الأصول، تأليف: أبي حامد الغزالي (ت: ٥٠٥هـ)، تحقيق: محمد سليان الأشقر، مؤسسة الرسالة، بيروت-لبنان، الطبعة الأولى، ١٤٣١هـ-١٠٠م.

٢٨ - مسند الإمام أحمد بن حنبل، تأليف: أحمد بن محمد بن حنبل الشيباني (ت: ٢٤١هـ)، تحقيق: شعيب الأرنؤوط وآخرون، مؤسسة الرسالة، بيروت-لبنان، الطبعة الأولى، ١٤١٩هـ-١٩٩٨م. 79 – منهاج السنة النبوية، لتقي الدين أبي العباس أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية الحراني (ت: ٧٢٨هـ)، تحقيق: محمد رشاد سالم، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، الرياض – السعودية، الطبعة الثانية، ١٤١١هـ – ١٩٩١م.

• ٣٠ - الموافقات في أصول الشريعة، تأليف: أبي إسحاق إبراهيم بن موسى الشاطبي (ت: • ٧٩هـ)، تحقيق: عبد الله دراز ومحمد عبد الله دراز وعبد السلام عبد الشافي، وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد، الرياض - السعودية.



## المنتويات المنتويات المنتويات

| ٥    | – افتتاحية                                                    |
|------|---------------------------------------------------------------|
| ٧    | – المقدمة                                                     |
| ١١ . | - الوقفة الأولى: أهمية الأمن والأمان في القرآن والسنة         |
| ١٢ . | أهمية الأمن والأمان في القرآن الكريم                          |
| ١٥ . | أهمية الأمن والأمان في السنة النبوية                          |
| (    | - الوقفة الثانية: المفاسد الدينية والدنيوية الناجمة عن اختلال |
| ۱۹ . | الأمن والأمان                                                 |
| ٣٣ . | - الوقفة الثالثة: أسباب تحقق الأمن والأمان والمحافظة عليهما   |
| ٣٣   | أولاً: توحيد الله وتحقيق الإيمان به                           |
| ٣٧ . | ثانياً: العناية بالعلم الشرعي تعلماً وتعليماً                 |
| ٤٢ . | ثالثاً: السمع والطاعة لولاة الأمور في المعروف                 |
| ٥٢ . | رابعاً: استخدام الحكمة واللين والحلم في المطالبة بالحقوق      |
| ٥٦ . | خامساً: الحذر من الشائعات والافتراءات والحملات الحاقدة        |
| ی ۷۰ | سادساً: تشديد العقوبات المتخذة حيال كل من يخل بأمن البلاد     |
| ٦٣   | – الخاتمة                                                     |
| ٦٧   | – قائمة المصادر                                               |
|      | <b>*</b> * *                                                  |

## صدر للمؤلِّف عن دائرة الشؤون الإسلامية والعمل الخيري بدبي

۱ - وصايا وتوجيهات لحجاج بيت الله الحرام، الطبعة الأولى (١٤٣٥ هـ-١٠١٥).

٢- المجتبى في مظاهر محبة النبي المصطفى عليه الطبعة
 الأولى (١٤٣٥هـ-٢٠١٤م).

٣- لكي تتميز في دراستك، الطبعة الأولى (١٤٣٥هـ- ٢٠١٤م).

٤ - وصايا وتوجيهات للصائمين والصائهات، الطبعة
 الأولى (١٤٣٦هـ-٢٠١٥).

٥- الخدمة الوطنية ولاء وإنتهاء، الطبعة الأولى (١٤٣٧هـ- ٥ - ١٠٢٥).

٦ - تبصير الدعاة الهداة بفضل وصفات الداعية إلى الله،
 الطبعة الأولى (١٤٣٧هـ - ٢٠١٥م).

\* \* \*







