

# تبيان الصفات بالآيات البينات

تأليف

السيِّد أبي طاهر بن محمود مَدَني السُّواكني الأزهري

(٧٧٧١ – ٧٠٤١ه)

تحقيق ودراسة

د. محمد عبد الله مختار

أكاديمي سوداني، أستاذ مساعد بكلية جبرة العلمية بالخرطوم



### ملخص البحث

هذا الكتاب اشتمل على موضوعٍ عظيمٍ جليل، وهو بيان الصفات الثابتة لله تعالى في الكتاب والسنة.

كما اشتمل على بيان معتقد أهل السنة والجماعة القائم على إثبات ما أثبته الله لنفسه أو أثبته له رسولُه على الله من غير تحريف ولا تعطيل، ومن غير تكييف ولا تمثيل.

كما تطرق لبيان عَور منهج الأشاعرة وتناقضِهم البيِّن في باب صفات الله تعالى؛ حيث أثبتوا بعض الصفات – وهي صفات المعاني السبع – ، ونفوا البعض الآخر – وهي الصفات الفعلية؛ كالاستواء، والصفات الذاتية الخبرية المحضة؛ كالوجه واليدين.

وهذا الكتاب في الأصل هو تجريد لكتاب منهج ودراسات لآيات الأسماء والصفات، للشيخ محمد الأمين الشنقيطي رَحَمُ اللَّهُ، حيث جرَّده المؤلف من بعض الاصطلاحات الكلاميَّة التي استعملها الشيخ محمد الأمين الشنقيطي في ردِّه على الأشاعرة.

وقد قمت بتحقيقه على نسخةٍ خطيَّةٍ بخط المؤلف رَحْمَهُ ٱللَّهُ.

وقد عملت عليها تعليقات في المواضع التي تحتاج إلى ذلك.

كما قدمت للكتاب بمقدمة بيَّنت فيها أهميَّة الكتاب وقيمته العلميَّة مع ترجمة مختصرة للمؤلف رَحِمَهُ اللَّهُ.

#### Abstract

This book covers an immensely important subject, namely the divine attributes that are mentioned in the Quran and Sunnah. It also explains that the belief of Ahl al-Sunnah wa al-Jamaa'ah is to affirm the divine names and attributes that Allah and His Messenger r have affirmed without denying (ta'ateel) any of them, distorting (tahreef) their meanings, designating modality (takyeef) to them, or likening them (tamtheel) to those of His creation.

This book also seeks to clarify the errors and contradictions of the Ash'arite methodology as it relates to Allah's attributes. The Ash'arite affirm some divine attributes, such as the seven eternal attributes, but negate others, such as the attributes pertinent to Allah's actions (e.g. istiwaa) and essence (e.g. His Face and Hands).

It should be noted that this book is an abridged version of the book Manhaj wa Dirasaat li Ayaat al-Asmaa Wa al-Sifaat by Sheikh Muhammad al-Amin al-Shanqiti. The author removed the philosophical terms used by al-Shanqiti in refutation of the Ash'arites.

My critical editing of the book is based on a manuscript, which I annotated where necessary, bearing the handwriting of the author. I also wrote a preface to the book clarifying its importance and its academic value, in addition to a brief biography of the author.

.



## مقدمة التحقيق

## 

إنَّ الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضلً له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أنَّ محمداً عبده ورسوله.

﴿ يَنَا يُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اَتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَانِهِ وَلَا تَمُوثَنَ إِلَا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران،: ١٠٢]. ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً وَاتَّقُواْ اللّهَ اللّهَ اللّهَ مَا يَعَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ [النساء: ١].

﴿ يَآ أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيدًا ﴿ يُصَلِحْ لَكُمْ أَعَمَالَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَيَعْفِرُ لَكُمْ وَيَعْفِرُ لَكُمْ وَيَعْفِرُ لَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ، فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٧٠-٧١].

وبعد: هذا المؤلَّف الجليل لعلَم من أعلام الدعوة السَّلفية كان عارفًا بأصول أهل السُّنَة والجماعة، عاملاً بها، داعيًا إليها، فكان منهجه تدريس كتب السُّنة؛ كصحيح البخاري، ولذا استفاد جلساؤه من طلبة العلم، فحملوا لواء الدَّعوة إلى السُّنة من بعده، وأخصُّ منهم الشيخ سيِّد أحمد الحاج عثمان رَحَمَدُ الذي سلك مسلكه في التدريس والتعليم بعيداً عن الانتماءات مما وجد قبو لاً عند طلابه، فتدافع إليه الطلاب من سائر الطوائف والجماعات، فنالوا من علمه الغزير، جزاه الله عنا وعن الإسلام خير الجزاء.

وهذا المؤلَّف هو تقرير لمعتقد أهل السنة في باب الأسماء والصِّفات سلك فيه طريقة السَّلف، وهي الاعتماد على النُّصوص مع الإشارة إلى طوائف التعطيل والتأويل، وبيان فساد طريقتهم في هذا الباب.



فلما قرأته ألفيتُه نافعاً يستحق النشر لينتفع به الطلاب، فعمدت إلى تحقيقه.

والله تعالى المسؤول بمنِّه وكرمه أن يوفقنا لخير القول والعمل، إنه وليُّ ذلك والقادر عليه.

### سبب اختيار الكتاب:

الذي دفعني إلى اختيار هذا الكتاب وتحقيقه أن مؤلفه رَحْمَهُ أللَهُ قد قرَّر فيه معتقد السلف، في باب الأسماء والصِّفات، والذي ضلّت فيه أكثر الفرق المخالفة لأهل السنة، كما أنه وجد من طلابه مَنْ هو على معتقد الأشاعرة ويستبعد أن يكون الشيخ رَحْمَهُ اللَّهُ على غير هذه الطريقة. فلعلّ في إخراج هذا الكتاب ونشره حجة عليهم، ودعوة لهم لسلوك منهج الحق، لأن للشيخ مكانة في قلوبهم.

## خطم البحث:

جعلت البحث في مقدِّمة وقسمين:

المقدِّمة: وفيها خطبة الحاجة، وسبب اختيار الكتاب، وخطة البحث، وعملي فيه.

القسم الأول: الدِّراسة، وفيه مطلبان:

المطلب الأول: ترجمة المؤلِّف.

المطلب الثاني: التّعريف بالكتاب ونسخه ومنهج المؤلف فيه.

القسم الثاني: التّحقيق، ويشتمل على النصِّ المحقَّق.



## عملى في البحث:

١/ قمت بنسخ نسخة الكتاب الفريدة على جهاز الحاسوب، ثم قابلت المنسوخ عليها عِدَّة مرَّات لتدارك السَّقط والأخطاء.

٢/ خرّجت الآيات بعد وضعها على طريقة الرَّسم العثماني.

٣/ علّقت على المواضع التي تحتاج إلى تعليق، وقد يطول التعليق أحيانًا، وقد يقصر حسب الحاجة.

٤/ عرّفت بالطوائف والفرق التي ذكرها المؤلّف؛ مع الإشارة إلى شيء
 من عقائدها، لا سيما في باب الأسماء والصّفات.

٥/ ترجمت للمؤلِّف ترجمةً موجزة لشحِّ المصادر، حيث إنه معاصر، ولم أجد من تناول ترجمته ترجمةً وافية، إلا ما أخذته من طلابه المتوافرين عندنا في السودان.

٦/ عدّلت الأخطاء الواردة في المخطوط في المتن مع الإشارة إلى الخطأ
 في الحاشية.

٦/ ذيلت البحث بفهارس للمصادر والمراجع، والموضوعات.

## المطلب الأول: ترجمة المؤلِّف (١)

#### اسمه ونسبه:

هو السيِّد أبو طاهر محمود مدني السَّواكني الأزهري، من نسل الشريف محمد الحسيني. والسَّواكني نسبة إلى مدينة سواكن ميناء السُّودان المشهور على البحر الأحمر.

## ميلاده ونشأته:

ولد المؤلِّف رَحَهُ أُللَهُ بمدينة سنكات (٢) بشرق السُّودان سنة ١٣٢٧هـ، ونشأ نشأة صالحة في بيت علم وأدب، حيث كان والده محمود وجدُّه مِنْ حَمَلَة القرآن، فحفظ على أيديهما. ثم دَرَسَ الفقه الشَّافعي على يد والده وخاله السيِّد باقراب (٢)، وكان مفتي الشَّافعية في مِصْرِه. وكان المؤلِّف رَحَهُ أُللَّهُ في أول أمره يمتهن الزَّراعة في دَلْتَا طوكر (٤) بالسودان، وكان يُعلِّم القرآن

<sup>(</sup>۱) هذه الترجمة أكثرها مأخوذ من الترجمة التي أعدها: الشيخ أبو علي المجذوب أبو علي: والي البحر الأحمر -سابقاً - والرئيس الحالي لمجلس شورى المؤتمر الوطني بدولة السودان؛ حيث يعتبر من أشهر طلابه. وأيضاً: الشيخ الفقيه عبد الرحمن بن حامد آل نابت؛ وهو ممن اعتنى بتراث شيخه، (حفظ الله الجميع، وبارك في جهودهم).

<sup>(</sup>٢) سنكات اسم مدينة تقع بشرق السودان على جبال البحر الأحمر، تبعد حوالي أربعين كيلاً عن سواكن ميناء السودان المشهور.

<sup>(</sup>٣) لم أجد له ترجمة.

<sup>(</sup>٤) طوكر مدينة ساحلية تقع في ولاية البحر الأحمر بالسودان، وهي مدينة زراعية خصبة الأراضي تُروى بخور بركة؛ ولذا قيل لها دَلْتا.



بمسجد السيِّد مدني حسين (١) بطوكر، ويكتب المصاحف، وكان جيِّد الخط، واشتهر بذلك.

## رحلته في طلب العلم:

ذهب إلى مصر ودخل الأزهر الشريف، وذلك في العام ١٣٤١هـ، وكان مبرِّزاً بين أقرانه، حتى نال الشَّهادة العالمية للأزهر متفوِّقًا على أقرانه. وقد دَرَسَ بالأزهر سبعة أعوام. ثم بعد ذلك رحل إلى مدينة القدس، وتولى التَّدريس ببيت المقدس لمدَّة ثلاث سنوات، وكان من آثاره: إنشاء المدرسة السَّواكنية في صحن المسجد الأقصى، والتي ختم فيها البخاري خمس مرات. ثم لما ضيَّق المستعمر اليهودي على المسلمين بعد الاحتلال رجع إلى وطنه السُّودان، وذلك في عام ١٩٤٨م، وبدأ في تدريس شتّى الفنون بمسجد السيِّد مدني حسين إبراهيم بمدينة طوكر، ثم انتقل منها إلى مدينة بورتسودان، وبدأ دروسه الشَّهيرة في الجامع الكبير منذ العام ١٣٦٨هـ إلى أن توفى رَحمَهُ أللَهُ.

#### شيوخه:

أخذ المؤلِّف رَحِمَهُ اللَّهُ العلم عن شيوخ كثر، حُفِظَ منهم:

- ١) والده محمود مدني السَّواكني.
  - ٢) جلُّه رَحِمَهُ ٱللَّهُ.
- ٣) الشيخ محمد حبيب مأيابا الشَّنقيطي المالكي، صاحب زاد المسلم

<sup>(</sup>١) لم أقف له على ترجمة.



فيما اتفق عليه البخاري ومسلم(١).

٤) الشيخ منتصر الكتاني، صاحب كتاب الرِّسالة المستطرفة في كتب السنَّة المشرَّ فة.

٥) الشيخ المُحدِّث محمد الخضر بن مأيابا الشَّنقيطي المالكي، صاحب كوثر المعاني الدَّراري في كشف خبايا صحيح البخاري(٢).

#### تلاميذه:

للموِّلف تلاميذ متوافرون عندنا بالسودان لا يزال الكثير منهم على قيد الحياة، ولهم مشاركات في نشر العلم، ومن هؤلاء:

١ - الشيخ أبو علي مجذوب أبو علي، والي البحر الأحمر سابقًا،
 والرّئيس الحالي لمجلس شُورى المؤتمر الوطني القومي بدولة السُّودان.

٢- الشيخ سيد أحمد الحاج عثمان رَحَمَهُ الله وهو من أميز طلابه والذين سلكوا طريقته في التَّدريس والتَّعليم، وقد درس عليه الشيخ محمد أمان الجامي رَحَمَهُ الله المدرس بالحرم النبويِّ الشريف.

٣- الشيخ إدريس علي سراج المدرس بكرسي الإمام مالك بالجامع
 الكبير -بورتسودان- وخطيب وإمام مسجد العزمية.

٤- الشيخ أحمد أوهاج المدرس بكرسي الإمام مالك بالجامع الكبير
 -بورتسودان-.

<sup>(</sup>١) توفي سنة (١٣٦٣) هـ. انظر ترجمته في الإعلام، للزركلي ٦/ ٤٥.

<sup>(</sup>٢) توفي سنة (١٣٥٤) هـ. انظر ترجمته في المصدر السابق ٦/١١٣.

٥ - الشيخ مصطفى أحمد ناجي رَحْمَهُ الله خطيب وإمام المركز العام الجماعة أنصار السنة المحمدية بالسجانة -السودان-.

٦- الشيخ وقيع الله محمد أحمد، رئيس جماعة أنصار السنَّة المحمَّدية بولاية البحر الأحمر (١)، وأحد المقرئين الأثبات.

٧- الشيخ الماحي أبو محمد الشَّاذلي، الفقيه المقرئ.

٨- الشيخ مصطفى أبو محمد الشَّاذلي، الفقيه النحوي.

٩ - الشيخ محمد حميدة الأحمدي، مدرس العلوم الشَّرعية بالجامع الكبير بمدينة بورتسودان.

• ١ - الشيخ الفقيه محمد أحمد المدني، وهو من أقرباء المؤلِّف رَحَمُ اللَّهُ.

1 ا - الشيخ عبد الرحمن حامد آل نابت، وله عناية خاصة بجمع علم الشيخ، وقد أهداني هذه النسخة كي أعمل على تحقيقها - (فجزاه الله خير الجزاء)-.

كما قرأ على المؤلِّف جمعٌ من أهل العلم من خارج القطر السوداني واستجازهم في بعض مروياته:

١٢ - منهم: الشيخ العلامة المُحدِّث حمَّاد بن محمد الأنصاري المدني، وقد أجازه المؤلِّف في صحيح البخاري بالسند المتَّصل إلى صاحب الصَّحيح.

١٣ - كما قرأ عليه -أيضاً - المحدِّث الفقيه الشيخ إسماعيل الأنصاري،
 صاحب الكتب المفيدة والتعليقات السَّديدة.

<sup>(</sup>١) ولاية البحر الأحمر، ولاية سودانية تقع في أقصى شرق السودان وعاصمتها بورتسودان.

١٤ - وقرأ عليه - أيضاً - الشيخ سيّد سابق رَحمَهُ اللهُ العالم المشهور،
 صاحب فقه السنّة.

### ثناء العلماء عليه:

أثنى على المؤلِّف كلُّ من درس على يديه، وذلك لما كان يتمتع به من: العلم، وقوة الحفظ، والصَّبر على الدَّعوة.

ومن هؤلاء الشيخ حمَّاد الأنصاري رَحِمَهُ اللَّهُ حيث قال عنه: «لقد تأثرت بالشيخ طاهر السواكني في علم الحديث، فقد نصحني بتعلَّمه، واقتناء كتبه، والسير على منهج أهله»(١) انتهى.

ومنهم: تلميذه أبو علي مجذوب أبو علي —حفظه الله تعالى – فقد أفاد: أن ما تميّز به الشيخ رَحِمَهُ اللهُ: أنه كان ضاناً بوقته باذلاً جميعه في: العلم والتعليم والتصنيف حتى لا يكاديرى إلا مشتغلاً بالقراءة، أو الكتابة، أو التدريس. كما أنه رَحَهُ اللهُ كان متورعاً من الفتيا؛ وإذا جاءه المستفتي؛ أحاله إلى غيره —ممن تصدى لذلك—.

### مؤلَّفاته:

للموِّلف رَحْمَهُ اللَّهُ مؤلَّفات عديدة تتَّسم بالتَّحقيق والتَّدقيق، بعضها نشر في حياته، وكثير منها مخطوط عثر عليه بعد وفاته، ومن هذه المؤلَّفات:

## أولاً: المطبوع من مؤلَّفاته:

۱) «الدين المتين من كلام سيِّد المرسلين».

<sup>(</sup>١) المجموع في ترجمة العلامة المحدث حماد بن محمد الأنصاري ١٠/١.

- ٢) «البدر المنير في أحاديث البشير النذير».
  - ٣) «السِّراج الوهَّاج المقتبس من التّاج».
    - ٤) «معالم الهداية إلى قوانين الرِّواية».
  - ٥) «الجواهر اللمَّاعة في قواعد البلاغة».
- ٦) «صحيح السَّواكني وشرحه فتح الغني».
  - ٧) «نوادر الأدب من كلام العرب».
  - ٨) «التَّاج المرصع بالجوهر المكنون».
- ٩) «جواهر السُّنن وشرحه لطائف المنن».
- ١٠) «الصِّراط المستقيم الهادي إلى ربِّ العالمين».
  - ١١) «جامعة الفوائد في الضوابط والفوائد».
- ١٢) «سحائب الرحمة للأنام باجتناب الكبائر والآثام».

## ثانيًا: المخطوط من مؤلَّفاته:

- ١ «عقيدة أهل السنة والجماعة المنقذة من الزيغ والضلالة» وهذا المخطوط يعمل على تحقيقه تلميذه الشيخ عبد الرحمن بن حامد آل نابت-.
  - ٢ «الآيات البيّنات في اجتناب البدع والضلالات».
  - ٣- «تبيان الصِّفات بالآيات البيِّنات». وهو الكتاب الذي قمت بتحقيقه.
    - ٤ «النُّور السَّاطع في بيان فضل العلم النافع».
      - ٥ «ثواب المتّقين من كلام ربِّ العالمين».

٦ - «شواهد الأدب من كلام العرب».

٧- «إرشاد السَّالك لشرح ألفيَّة ابن مالك» -وقد سُجِّل رسالة دكتوراه
 بجامعة أم درمان الإسلامية -.

٨- «رسالة نافعة في حكم الاحتفال بالمولد» - وفي ضمنها: رسالة الشيخ
 عبد العزيز ابن باز رَحمَهُ أللَهُ في حكم الاحتفال بالمولد.

٩ - «سبيل الوصول إلى علم الأصول».

• ١ - «إعلاء دين الإسلام بشرح الإلمام»، لابن دقيق العيد، وهو مخطوط كبير يقع في • • • ١ صفحة، وقد سجلت فيه رسالتان، رسالة ماجستير، وأخرى دكتوراه بجامعة أم درمان الإسلامية.

١١- «الدر المختار بشرح منتقى الأخبار» -ووجد مخروماً، ويقع في ١١٠٠ صفحة-.

١٢ - «فتاوى في التصوف وحكم الموالد».

## عقيدة المؤلِّف:

المؤلّف رَحَمُ اُللَهُ كان يسير على معتقد أهل السنة والجماعة، وممّا يدلُّ على ذلك: مؤلّفاته الماتعة، والتي ألَّفها في توضيح عقيدة أهل السنة، ومنها: هذه الرِّسالة -التي أقوم بتحقيقها-، فهي في توضيح معتقد أهل السنة والجماعة في باب الأسماء والصِّفات، والّذي زلَّت فيها أقدام أكثر الفرق المخالفة لأهل السنة. وكذلك كتابه: «عقيدة أهل السنة المنقذة من الزيغ والضَّلالة»؛ وهو في تفصيل مجمل اعتقاد أهل السنة في جميع أبواب العقيدة. وقد سلك فيه طريقة المتقدِّمين: كالإمام الطَّحاوي، وغيره -ممن العقيدة.

ألُّف في مجمل اعتقاد أهل السنة-.

وممّا يدلُّ على صفاء عقيدته أنه كان على اتصال مستمرّ بجماعة أنصار السنة المحمَّدية بالسُّودان، وهي جماعة دعوية تدعو إلى التّوحيد ومحاربة البدع، وقد كان المؤلِّف يحضر سنوياً إلى المركز العام لهذه الجماعة بالخرطوم ويلقي الدروس النافعة في تصحيح المعتقد.

### هجرته إلى مدينة بورتسودان:

لِمَا تميَّز به منهج الشيخ من: حُسن المعتقد، ومحاربة التَّقليد، والدَّعوة إلى الأخذ بالسنة، ونبذ التعصب، فقد وجد: تعنتاً وعداوةً من المشايخ المقلِّدين الذين يرفضون التفسير، وتدريس كتب السنة. فقد كان مِنْ حال هؤلاء أنهم ألَّبوا عليه المستعمر البريطاني حتى رَحَلَ من موطنه مدينة طوكر – إلى مدينة بورتسودان، وكان ذلك فتحاً على الناس؛ حيث إنَّ هذه المدينة كانت: معبراً، وطريقاً إلى السّفر –للحجِّ والعمرة –، ويؤمُّها عدد كبير من طلبة العلم، فكان خيراً على الناس –فَرُبَّ ضارّةٍ نافعة – فالتف حوله عدد كبير من طلبة العلم –من سائر مناطق السُّودان –.

وكان يؤمُّه: العلماء، والمشايخ -وهم في طريقهم إلى الحجاز-؛ كما حصل من لقاء الشيخ المُحدِّث حمَّاد الأنصاري، والشيخ إسماعيل الأنصاري رَحَهُ هُمَاللَّهُ، وغيرهما من أهل العلم به.

#### وفاته:

توفي الشيخ رَحْمَهُ اللَّهُ سنة ٢٠٤١هـ، وقد خَلَّف مكتبة ضخمة، أوصى عليها



آل باعبود ببورتسودان (۱).

وقد دفن رَحمَهُ أللَّهُ بمقابر فاروق المشهورة بالخرطوم.

ألا رحمه الله رحمة واسعة، وأجزل له الأجر والثواب بقدر ما قدّم من خير ونفع للناس.

\_\_\_

<sup>(</sup>١) وقد آلت هذه المكتبة إلى جامعة البحر الأحمر في جناح خاص يحمل اسم الشيخ، وهي مفتوحة للزائرين للمطالعة. كما سُجِّلت مخطوطاته بدار الوثائق بالخرطوم.

وآل باعبود أسرة عريقة من أصل حضرمي، يعملون بالتجارة، وهم مَنْ آوى الشيخ وهيأ له الجوَّ العلمي والدَّعوي، وهم مشهورون بالأعمال الخيرية والمنافسة عليها.



# المطلب الثاني: التّعريف بالكتاب ونسخه ومنهج المؤلف فيه، والمقارنة بينه وبين كتاب «منهج ودراسات لآيات الأسماء والصفات»:

الكتاب - فيما يبدو - هو اختصار لكتاب الشيخ العلاّمة: محمّد الأمين الشَّنقيطي رَحَمَهُ اللَّهُ «منهج ودراسات لآيات الأسماء والصِّفات»؛ حيث التَّطابق في أغلب: العبارات، والأدلة، والنصوص، وطريقة الترتيب، إلا أنّ المؤلِّف رَحَهُ أللَّهُ اختصر من كلام الشيخ محمد الأمين الشَّنقيطي: ما يكون من كلام المتكلمين ولا علاقة له بمذهب السلف.

ولعل مقصد الشيخ أبي طاهر رَحَهُ أللَهُ: تقريب مادة الكتاب والانتفاع بأصله؛ حتى لا يستثقله القارئ -خصوصاً قرّاء هذا الزّمان-؛ حيث يغلب عليهم الاقتصار على المختصرات -دون المطوّلات-؛ لكثرة الشَّواغل، وعموم الصَّوارف.

ولا شكَّ: أنَّه جهد مقدَّر من الشيخ فيه: توضيحٌ، وبيان لمعتقد أهل السنة والجماعة في باب الأسماء والصِّفات؛ الذي ضلَّت فيه أكثر الطوائف المنتسبة للإسلام، وعظم الاختلاف فيه، بسبب ما أحدثه المتكلِّمون من الكلام في: الجوهر والعَرض، وشبهة المجاز.

واختصار المؤلفات أحد أغراض التأليف، وقد دَرَجَ عليه العلماء؛ كصنيع الحافظ ابن كثير رَحَهُ أللَّهُ واختصاره لكتاب «الاستغاثة» لشيخ الإسلام: وسمَّاه «تلخيص الاستغاثة». وهذا النوع من التأليف يحتاج إلى باع في العلم؛ حتى لا يحيل المعنى -إذ هو أشبه بالرواية بالمعنى-، ونحسب أنّ أبا طاهر رَحَهُ أللَّهُ من أهل هذا الشَّأن؛ (نفع الله بعلمه). وأما نُسَخ الكتاب: فللكتاب نسخة واحدة -وفريدة -: وهي نسخة بخط جيّد واضح. كتبها المؤلِّف رَحْمَهُ اللَّهُ، وذلك في العام ١٣٩١هـ كما جاء في نهايتها، وهي تقع في ١٢ ورقة.

وكان المؤلِّف رَحْمَهُ اللَّهُ قد أعدَّها للطبع -كما جاء في صفحة العنوان-؛ إلا أنها لم تطبع.

#### نسبة الكتاب إلى المؤلف:

صحة نسبة الكتاب إلى المؤلف ثابتة، وذلك لأمور:

الأول: أنه قد عثر على هذه النسخة -مع كتب الشيخ المحفوظة-: لدى أسرة آل باعبود بمدينة جدة- بالمملكة العربيَّة السُّعودية-؛ مما يؤكد صحة نسبتها إليه.

الثانى: أنه جاء في صفحة العنوان نسبة الكتاب إليه.

الثالث: أن هذا هو خط المؤلف المشهور بالمقارنة مع كتبه الأخرى وبمراجعة بعض تلاميذه؛ كتلميذه أبى على المجذوب -حفظه الله-.

## منهج المؤلِّف في الكتاب:

المؤلِّف رَحَهُ أللَّهُ في هذا الكتاب سلك مسلكين:

الأول: التدليل على إثبات الصِّفات بطريق القرآن المتّفق على حجِّيته، وهذا منهج قد ينتفع به المخالف، لأنَّ كثيراً ممن ضلَّ في هذا الباب: يعتقد أن السُّنة الآحادية لا تعتبر: دليلاً، أو طريقاً لإثبات العقائد.

الثاني: أنه ذكر في البدء صفات المعاني السَّبع -التي تثبتها الأشاعرة-؛ وهي: القدرة، والإرادة، والعلم، والحياة، والسمع، والبصر، والكلام، وبيَّن

أنَّ المخلوق يوصف بها، ومع ذلك فالأشاعرة يثبتونها ليُبطل دعوى: أنّ المخلوق يوصف بها، ومع ذلك فالأشاعرة يثبتونها التسفات التي تنفيها الأشاعرة؛ وهي: الصفات الفعليّة، ثم ذكر بعدها: الصفات التي اختلف فيها المتكلِّمون؛ وهي: الرَّافة، والرَّحمة، والمغفرة. هل هي من صفات الأفعال؟، أم هي من صفات المعاني؟. وكلُّ ذلك: حتى يدلّل على مدى اضطرابهم في هذا الباب؛ إذ جميع الصِّفات من بابٍ واحد، وكلُّها مشتركة في الاسم العام -بين الخالق والمخلوق - إلاَّ ما كان خالصاً منها لله؛ كإسم: الله، والرَّحمن، والتَّفريق بينها: بإثبات البعض، ونفي الآخر تناقض، لأنه تفريق بين المتماثلات، وهو أصل من أصول الضّلال.

# المقارنة بين كتاب «تبيان الصفات بالآيات البيِّنات» وكتاب «منهج ودراسات الأسماء والصفات»:

ذكرت فيما تقدم أن كتاب « تبيان الصفات بالآيات البيّنات» مختصر من كتاب الشيخ العلامة «منهج ودراسات لآيات الأسماء والصفات»؛ ولا بد من عقد مقارنة بين الأصل والمختصر لتظهر هذه الدعوى:

فالشيخ أبو طاهر رَحَهُ أُللَهُ في كتابه «تبيان الصفات بالآيات البيّنات» حافظ على أصل كلام المؤلف لكتاب «منهج ودراسات لآيات الأسماء والصفات»؛ وهو العلامة محمد الأمين الشنقيطي رَحَهُ أُللَهُ إلا أنه حذف بعض الأمور والتي لا علاقة لها بمنهج السلف في باب الأسماء والصفات، وإنما هي ذكر لبعض الفرق المخالفة في هذا الباب؛ كالمعتزلة، أو هي من باب ذكر مناهج المتكلمين في باب الصفات؛ وذلك على النحو التالى:

١) حذف تقسيم المتكلمين للصفات؛ حيث ذكر الشيخ محمد الأمين

4. سيريم

الشنقيطي رَحَهُ أَللَهُ أَن المتكلمين يقسمون الصفات إلى ستة أقسام: صفة نفسية، وصفة سلبية، وصفة معنى، وصفة معنوية، وصفة فعلية، وصفة جامعة، وصفة إضافية...إلخ»(١).

٢-حذف تعليق الشيخ على صفات المعاني السبع التي تثبتها الأشعرية حيث بيَّن أن المعتزلة ينفونها ويثبتون أحكامها فيقولون: هو -تعالى - حي، قادر، مريد، عليم، سميع، بصير، متكلم بذاته، لا بقدرة قائمة بذاته، ولا إرادة قائمة بذاته، هكذا فراراً منهم من تعدد القديم.

ومذهبهم الباطل لا يخفى بطلانه وتناقضه على أدنى عاقل، لأن من المعلوم: أن الوصف الذي منه الاشتقاق إذا عدم فالاشتقاق منه مستحيل؛ فإذا عدم السواد عن جرم -مثلاً - استحال أن تقول: هو أسود، إذ لا يمكن أن يكون أسود ولم يقم به سواد، وكذلك إذا لم يقم العلم والقدرة بذات استحال أن تقول: هي عالمة، قادرة، لاستحالة اتصافها بذلك، ولم يقم به علم، ولا قدرة، قال في «مراقى السعود»:

«وعند فقد الوصف لا يشتق وأعرز المعتزلي الحق» (١)

٣) حذف تعليق الشيخ محمد الأمين الشنقيطي رَحَمَهُ اللهُ على الصفات المعنوية وهو قوله: «وَعَدُّ المتكلمين لها صفات زائدة على صفات المعاني مبني على ما يسمونه الحال المعنوية زاعمين: أنها أمر ثبوتي ليس بموجود، ولا معدوم. والتحقيق الذي لا شك فيه: أن هذا الذي يسمونه الحال

<sup>(</sup>١) أضواء البيان ٢/ ١٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ٢/ ٢٢.



المعنوية لا أصل له، وإنما هو مطلق تخييلات يتخيلونها؛ لأن العقل الصحيح حاكم حكمًا لا يتطرقه شك: بأنه لا واسطة بين النقيضين البتة، فالعقلاء كافة مطبقون على أن النقيضين لا يجتمعان، ولا يرتفعان، ولا واسطة بينهما البتة؛ فكل ما هو غير موجود فإنه معدوم قطعًا؛ وكل ما هو غير معدوم فإنه موجود قطعًا، وهذا مما لا شك فيه كما ترى»(١).

كلام الشيخ: «بأن الصفة النفسية عندهم فهي واحدة، وقد علمت ما في إطلاقها على الله -يعني من الجراءة والشناعة -»(٢).

٥) حذف ما ذكره الشيخ محمد الأمين الشنقيطي وَمَهُ اللّهُ في خاتمة الرسالة، وهو الأمر الثالث بعد قوله: «وينبغي الناظر في هذه المسألة التأمل في أمور..» والأمر الثالث هو في بيان تحقيق المقام في الظاهر المتبادر السابق إلى الفهم من آيات الصفات؛ كالاستواء، واليد وأنه ليس هو التشبيه كما فهمه المتكلمون فقال وَمَهُ اللّهُ: «اعلم أولاً أنه غلط خلق لا يحصى كثرة من المتأخرين؛ فزعموا أن الظاهر المتبادر السابق إلى الفهم من معنى الاستواء واليد -مثلاً في الآيات القرآنية هو مشابهة صفات الحوادث. وقالوا: يجب علينا أن نصرفه عن ظاهره إجماعاً، لأن اعتقاد ظاهره كفر، لأن من شبه الخالق بالمخلوق فهو كافر، ولا يخفى على أدنى عاقل: أن حقيقة معنى هذا القول أن الله وصف نفسه في كتابه بما ظاهره المتبادر منه السابق إلى الفهم القول أن الله وصف نفسه في كتابه بما ظاهره المتبادر منه السابق إلى الفهم

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ٢/ ٢٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ٢/ ٢٤. وما بين الفاصلتين هو من المحذوف عند كلام المؤلف عن تقسيم الصفات عند المتكلمين انظر: أضواء البيان ٢/ ١٩.

الكفر بالله، والقول فيه بما لا يليق به جل وعلا، والنّبي على الذي قيل له: ﴿ بِٱلْبِيّنَتِ وَالزُّبُرِ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلذِّكْرَ لِتُبَيّنَ لِلنّاسِ مَا نُزِلَ إِلَيْمِ ﴾ [النحل: ٤٤] لسم يبين حرفا واحداً من ذلك؛ مع إجماع من يعتد به من العلماء على أنه على يبين يجوز في حقه تأخير البيان عن وقت الحاجة إليه، وأحرى في العقائد، ولا سيما ما ظاهره المتبادر منه الكفر والضلال المبين، حتى جاء هؤلاء الجهلة من المتأخرين فزعموا: أن الله أطلق على نفسه الوصف بما ظاهره المتبادر منه لا يليق، والنّبي على كتم أن ذلك الظاهر المتبادر كفر وضلال، يجب صرف اللفظ عنه، وكل هذا من تلقاء أنفسهم من غير اعتماد على كتاب أو سنة؛ ﴿ سُبْحَنَكَ هَذَا بُهْتَنُ عَظِيمٌ ﴾ [النور: ١٦].

ولا يخفى أن هذا القول من أكبر الضلال، ومن أعظم الافتراء على الله جلَّ وعلا ورسوله ﷺ.

والحق الذي لا يشك فيه أدنى عاقل: أن كل وصف وصف الله به نفسه أو وصفه به رسوله على فظاهره المتبادر منه السابق إلى فهم من في قلبه شيء من الإيمان هو التنزيه التام عن مشابهة شيء من صفات الحوادث، فبمجرد إضافة الصفة إليه -جل وعلا- يتبادر إلى الفهم أنه لا مناسبة بين تلك الصفة الموصوف بها الخالق، وبين شيء من صفات المخلوقين، وهل ينكر عاقل: أن السابق إلى الفهم المتبادر لكل عاقل هو منافاة الخالق للمخلوق في ذاته وجميع صفاته؟! لا، والله لا ينكر ذلك إلا مكابر!!.

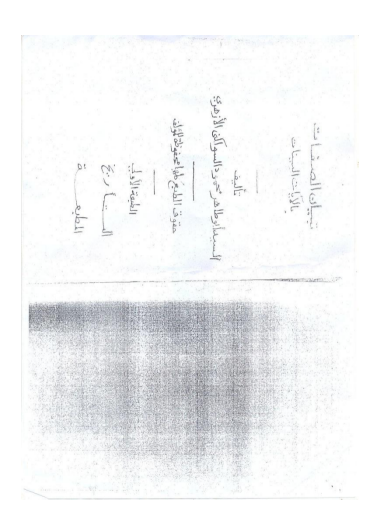
والجاهل المفتري الذي يزعم أن ظاهر آيات الصفات لا يليق بالله لأنه كفر وتشبيه إنما جرَّ إليه ذلك تنجيس قلبه بقذر التشبيه بين الخالق والمخلوق، فأداه شؤم التشبيه إلى نفى صفات الله -جل وعلا-، وعدم



الإيمان بها؛ مع أنه -جل وعلا- هو الذي وصف بها نفسه، فكان هذا الجاهل مشبهاً أولاً، ومعطلاً ثانياً، فارتكب ما لا يليق بالله ابتداء وانتهاء، ولو كان قلبه عارفاً بالله كما ينبغي، معظماً لله كما ينبغي، طاهراً من أقذار التشبيه: لكان المتبادر عنده السابق إلى فهمه أن وصف الله -جل وعلا- بالغ من الكمال والجلال ما يقطع أوهام علائق المشابهة بينه وبين صفات المخلوقين، فيكون قلبه مستعداً للإيمان بصفات الكمال والجلال الثابتة لله في القرآن والسنة الصحيحة، مع التنزيه التام عن مشابهة صفات الخلق على نحو قوله: ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ عَمَى أَوْهُو السّمِيعُ البّصِيدُ ﴾ [الشورى: ١١]» (١٠).

(١) أضواء البيان ٢/ ٣٠ ـ ٣٢.

## نماذج من المخطوطة



صفحة العنوان

| الميه والمستعينة ويستعيره ويستاوس الميه الميه المعادية ويترابه من مشرور أهسيا وستأوره وين يجتلل واليولاء ومن يجتلل واليولاء ومن يجتلل واليه ومن يجتلل والتنها والمالية ويتجهل المياء والمياء ويتهي المياء والمياء وال      |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| الله الرغي الملاين والصلا توالسلام على الشيخ<br>الم يسه و العلاين والصلا توالسلام على الشاري<br>الم يكرانه الذي خات المهوات والأوضية منه<br>الم يكرانه الذي خات المهوات والأوضية منه<br>العابي و جهاوي والي يتعموله المالي وي والذي المالي و وي المالي الميالية وي ويا الميام الميار فيها ولارض ويه الميام على الميام وي الميام على الميام وي الميام على الميام وي الميا |  |

الصفحة الأولى



| المسلمين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | الله الله الله الله الله الله الله الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | والمنافقة المنافقة ال | منها تعالیا<br>منها والیا<br>المق بین                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ني بموجهاية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | معاف العرف ليمير<br>ماف المحات من الابر<br>الانتي علي نفسه<br>الانتي علي نفسه<br>المحالة المحالة                                                                          | الداخوالمات المتافية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | المساعلكيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| اساله تعلیان ینفعنی به وجهد السهای                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | واليدو عود له لمعملها وإذا اعرف ليفيه الدائت بتوليا<br>المقد سعة المتصف بناله الصفات موقفه<br>على معرفة كيفية الذات فسيحان من لابستطيعة بو<br>الديم وعا خلفهم ولا يحيطون بو خلا الإناهم الدا على<br>الديم وعا خلفهم ولا يحيطون بو خلا الإناهم الدا عد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | واحد أيضا في ال الم حل وعلا له ذا تد فالقة فيها في وذر الله المؤلفة في الم حل وعلا له ذا تد فالقة فيها على وذر الله المؤلفة في المؤل | و المحمد و بصره مخالفان لا سهاء للها د شوأ بينا هم المدمنات طلاستواء واليلا<br>و المحمد المدن معانة جاوعلا ولا على المدق بين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| المقامة المالية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | الته التعميم<br>التخم وما ج<br>التحمي الت<br>على معرفة لك<br>التحمي الت<br>التحمي التحمي الت<br>التحمي التحمي الت<br>التحمي التحمي الت<br>التحمي التحمي التحمي الت<br>التحمي التحمي الت | والعاد أيضاق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ويستهموني والمسالخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| L n-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 2 0 9 10 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | - F 6 116 C                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | =>,-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الإسلاول ال عميع الصف سن و حواله الوارث<br>الموصوف بهاوا حدولا يحرية حمه مشابهة الحوارث<br>وينميء من صفاتهم في أشت مثلا إنه سميع يهد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | على على مما تعدان في المن المن على حرات استواء مناسب كي الماو جلاله والمختلوف أيضا استواء مناسب كي المن وات المناوات المناوات المناوات المناوات على تحو (ليس ماسناه ما بين وات الناوات على تحو (ليس ماسناه التأمل في المناوات المنا                                                                                     | إراسويتم عليم وتسويات على إذا السويتم عليم وتسويات على المنظرة في المنظرة المنظرة في ال  | قائدة و صف إليا حن يا لاستواء على يعمل الخاط<br>إوالذي خلق الاتعاج كلها و حموالا من القائد والا على المائد والا عاد المائد والمائد والما |
| م م م کرنے کے اس میں اس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | الموقد المنااء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | إاسويتم عليه وسويوسات الدين عام الناد الموية المالية الموية النادة الموية المو  | قائدة وصف إلياديث بالاستفاء على يوملك والأستفاء على يوملك والأقتاد والأعلام من القال والأهن المتاريخ من المتارغ من المتارغ من المتارغ من المتارغ من ا    |
| ريادان جميع الدان جميع الدان جميع الدان جميع الدان ا | ت علم ما تعدم ان تعلقه من المحاودة المحالمة والمحاودة المحالمة والمحاودة المحالمة والمحالمة والمحالمة المحالمة                                                                                     | ومفريت وانا ومورية وانا ومورية وانا ومورية وانا وانا وانا وانا وانا وانا وانا وان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | منف الماردة<br>خلق الأنطاع<br>مالتستوواء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 100 00 00 00 00 00 00 00 00 00 00 00 00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | اللحورة المحاللا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | النقوم الا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | المالة المالة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Para Para Para Para Para Para Para Para                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

الصفحة الأخيرة

# القسم الثاني: التحقيق



## 

الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره ونتوب إليه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا من يهدِّ الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أنْ لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أنَّ محمّداً عبده ورسوله (۱) الذي بعثه الله رحمة للعالمين، وحجّة على المعاندين، الّذي أكمل به الدِّين، وختم به الأنبياء والمرسلين، صلَّى الله عليه وعلى آله وصحبه والتَّابعين لهم بإحسانٍ إلى يوم الدِّين.

أما بعد فهذا كتاب في بيان ما عليه أهل السنة والدِّين؛ أرجو الله أن ينفعني به وجميع المسلمين.

وسميَّته: «تبيان الصِّفات بالآيات البيِّنات»(٢).

أسأله التّوفيق لما فيه رضاه، لأنه لا يَرُدُّ سؤال مَنْ دعاه ولا يخيِّب مَنْ رجاه، والله الموفِّق للسَّداد والهادي إلى سبيل الرَّشاد.

## المؤلِّف

(۱) هذا جزء من خطبة الحاجة المأثورة عن النبي عَلَيْهُ، والتي تشرع بين يدي خطب الجمع، والدروس، والمحاضرات، وعقود النكاح، ونحو ذلك، وقد أخرجها الإمام مسلم في صحيحه ٢/ ٩٣٥ رقم (٨٦٨)، وأبو يعلى في المسند ١٦٨/١٣ رقم (٧٢٢١)، وابن حبان في صحيحه ٤/ ٧٢٨ وقم (٦٥٦٨).

<sup>(</sup>٢) سلك الشيخ رَمَهُ أللَهُ مسلكاً فريداً في إثبات الصفات حيث دلّل عليها من القرآن المتفق على ثبوته، ولم يذكر أدلة السنة ليس لأنه لا يرى حجيتها، ولكن لأنَّ أكثر من ضلَّ في هذا الباب لا يرى الاحتجاج بالسنة على هذا الباب؛ لزعمهم أنها أحاديث آحاد لا تفيد العلم، فمن باب إقامة الحجة عليهم اقتصر على أدلة القرآن، وهذا منهج قد ينتفع به المخالف، لأن المقصود اعتقاد الحق والإيمان به بغض النظر عن الطريق إليه.



## 

الحمد لله ربِّ العالمين والصلاة والسَّلام على أشرف المرسلين سيدنا محمد وآله وصحبه أجمعين.

أما بعد: فقد قال الله تعالى، وهو أصدق القائلين: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللهُ الّذِي خَلَقُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ﴾ [الأعراف: ٥٥] لم يفصل هنا ذلك، ولكنه فصله في سورة فصلت بقوله: ﴿قُلْ أَيِنَكُمْ لَتَكْفُرُونَ بِالَّذِي خَلَقَ الْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ فَصله في سورة فصلت بقوله: ﴿قُلْ أَيِنَكُمْ لَتَكْفُرُونَ بِالَّذِي خَلَقَ الْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَجَعَلُونَ لَهُ وَ أَندَادًا ذَلِكَ رَبُّ الْعَكَمِينَ اللهُ وَجَعَلَ فِيها رَوَسِي مِن فَوْقِها وَبَكْرَكَ فِيها وَقَدَّرَ فِيها أَقُونَهَا فِي اللهُ وَقَلَالُهُ وَلَيْكُمْ لَتَكُفُونَ لَهُ وَاللهُ وَلَلْأَرْضِ التّبَيا أَقُونَهَا فِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَهِي دُخَانُ فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ التّبَيا طَوْعًا أَوْ كُرُهُا قَالُكُ لَمَا طَوْعًا أَوْ كُرُهًا قَالُتَا أَنْيُنَا طَآبِعِينَ اللهَ فَقَضَلْهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْحَىٰ فِي كُلِ سَمَاءٍ طَوْعًا أَوْ كُرُهًا قَالُتَا أَنْيُنَا طَآبِعِينَ اللهُ فَقَضَلْهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْحَىٰ فِي كُلِ سَمَاءٍ أَمْ هُلُكُ اللهُ الل

وقال تعالى: ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرَّشِ يُغْشِى ٱلْيَّلَ ٱلنَّهَارَ يَطْلَبُهُ, حَثِيثًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ وَٱلنَّجُومَ مُسَخَّرَتِ بِأَمْرِقِ ٓ ٱلَا لَهُ ٱلْخَلْقُ وَٱلْأَمَٰنُ ۖ تَبَارَكَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [الأعراف: ٥٤].

هذه الآية الكريمة (١) وأمثالها من آيات الصفات كقوله تعالى: ﴿يَدُاللَّهِ فَوْقَ اللَّهِ مَوْقَ اللَّهِ مَن الناس إشكالاً ضلَّ اللَّهِ مِمْ ﴾ [الفتح: ١٠] ونحو ذلك أشكلت على كثير من الناس إشكالاً ضلَّ بسببه خلق لا يحصى / (٢) كثرة؛ فصار قوم إلى التعطيل (٣)، وقوم إلى

<sup>(</sup>١) إشارة إلى آية الأعراف؛ لذكر الاستواء على العرش فيها، الذي هو من أفراد الصفات الفعلية الثابتة لله تعالى.

<sup>(</sup>٢) نهاية الورقة (٢) من المخطوطة.

<sup>(</sup>٣) التعطيل في اللغة مأخوذ من العُطْل الذي هو الخلو والفراغ والترك؛ ومنه قوله تعالى: ﴿وَيِثْرِ



# التشبيه (١)، وتعالى علوّاً كبيراً عن ذلك كلِّه، والله -جلّ وعلا- أوضح هذا

=

مُعَطّلَة الله عن معناه تخلية الله عن معناه تخلية الله من صفاته؛ أي نفي صفاته سبحانه وإنكار قيامها بذاته جلَّ شأنه. وقد وقع في تعطيل الصفات طوائف من الناس بين مستكثر ومقلًّ؛ فالمعتزلة والجهمية نفوا جميع الصفات، والأشاعرة والماتريدية أثبتوا بعضها ونفوا البعض الآخر، ويقال للجميع معطلة لاشتراكهم في أصل التعطيل وسببه وهو أن إثبات الصفات يقتضي التشبيه، والحق مع أهل السنة الذين جمعوا بين الإثبات والتنزيه؛ فأثبتوا الصفات ونفوا مشابهتها لصفات المخلوقين، فجمعوا بين نصوص التنزيه ونصوص الإثبات. انظر: لسان العرب مادة (عطل): ١١/ ٥٣٣، بدائع الفوائد، لابن القيم ١/ ١٦٩، ونواقض توحيد الأسماء والصفات، للدكتور ناصر القفاري ص: ٣٧.

(١) التشبيه في اللغة أصل واحد يدل على تشابه الشيء وتشاكله لونـاً ووصفـاً، يقـال: هـذا شِبْه وشَبيه. معجم مقاييس اللغة ٣/ ٢٤٣.

والتشبيه في الاصطلاح هو إثبات شبيه لله أفي ذاته أو صفاته، وهو على نوعين: النوع الأول: تشبيه المخلوق بالخالق؛ وهو إثبات شيء للمخلوق مما يختص به الخالق من الصفات، أو الأفعال، أو الحقوق. فالأول: [الصفات] كحال غلاة الصوفية مع من يسمونهم الأولياء حيث يجعلون لهم من الصفات ما لا تنبغي إلا لله؛ كادعاء أنهم يعلمون الغيب. والثاني: كفعل من أشرك في الربوبية كالمانوية والثانوية الذين يقولون بخالقين لهذا الكون؛ هما إله الخير وإله الشر، فإله الخير هو النور، وإله الشر هو الظلمة تعالى الله وتقدّس أن يكون له شريكٌ في الخلق أو الملك. والثالث: كاعتقاد المشركين بأصنامهم حيث عبدوها مع الله تعالى.

والنوع الثاني: تشبيه الخالق بالمخلوق، كاعتقاد بعض الفرق المشبهة ممن وصفوا الله سبحانه تعالى بصفات المخلوقين؛ فقالوا له يد كأيدينا، وعلم كعلمنا، وقدرة كقدرتنا، تعالى الله عما يقولون علواً كبيراً. والتشبيه بنوعيه؛ كفر لأنه تكذيب لقوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَيَّ أُوهُو السَّمِيعُ النَّهِ بخلقه فقد كفر» [شرح السَّعِيعُ النَّهِ بِعُلَقه فقد كفر» [شرح

غاية الإيضاح، ولم يترك فيه أيَّ لبس ولا إشكال.

وحاصل تحرير ذلك أنَّه -جلَّ وعلا- بيِّن أن الحق في آيات الصفات متركب من أمرين (١):

أحدهما: تنزيه الله -جلَّ وعلا- عن مشابهة الحوادث (٢) في صفاتهم

=

أصول اعتقاد أهل السنة للالكائي ٣/ ٥٣٢ (٩٣٧)]، وقال إسحاق بن راهويه: «من وصف الله فشبه صفاته بصفات أحد من خلق الله فهو كافر بالله العظيم» [شرح الطحاوية، لابن أبي العز ١/ ٧٠ ـ ٧١].

- (۱) المؤلف يشير بذلك إلى قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَنَيٌّ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ ، لأن هذه الآية تبين المنهج الحق الواجب سلوكه في باب الصفات، وهو الإثبات مع ترك التشبيه، لأن ذلك حقيقة التنزيه، فالنفي العاري عن الإثبات لا يكون تنزيها لأنه تعطيل، والإثبات مع التمثيل لا يكون تنزيها أيضا ، فالتنزيه إذن في الجمع بين الإثبات ونفي المماثلة كما في هذه الآية، فإنها نفت المماثلة وأثبت لله الصفات؛ فقوله: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَنَ \* ﴾ تنزيه؛ وقوله: ﴿ وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيمُ ﴾ إثبات.
- (۲) تنزيه الله عن مشابهة الحوادث لفظ مجمل يطلق ويُراد به نفي الصفات الذي هو التعطيل، ويطلق ويراد به التنزيه مع الإثبات، لأن الحوادث تطلق على المخلوق لأنه حادث، وتطلق على صفات الأفعال؛ كالرضا والغضب والنزول والمجيء لأنها تتجدد، وهو لفظ لم يرد في الكتاب ولا في السنة فينبغي ترك إطلاقه في باب الصفات نفياً أو إثباتاً ولكن يُستفصل عن مراد قائله، فإن أراد به حقاً بدلالة الكتاب أو السنة قُبل منه هذا المعنى وتُوقف في اللفظ لأنه لم يرد، وإن أراد معنى باطلاً بدلالة الكتاب أو السنة على بطلانه رُد عليه هذا المعنى الباطل كما أنكر عليه اللفظ لأنه مُبتدع، والمؤلف رَحمَهُ أللَهُ هنا يريد معنى حقاً وهو منع التشبيه. وانظر لما تقدم تقريره بشأن الألفاظ المجملة: التدمرية، لشيخ الإسلام ص: ٦، وشرح الطحاوية، لابن أبي العز ١/ ٧٠ ـ ٧١.

سبحانه وتعالى عن ذلك علوّاً كبيراً.

ومن اعتقد أن وصف الله يشابه صفات الخلق فهو مشبِّه ملحدٌ ضالّ (٣).

<sup>(</sup>١) في الأصل: (لنفسه)، والمثبت هو الصواب.

<sup>(</sup>۲) لأن لازم الحق لا يكون إلا حقاً؛ فلازم كلام الله إن صح أن يكون لازماً لا يكون إلا حقاً؛ إذ أن الله تعالى عالمٌ بما يكون لازماً من كلامه، فلو كانت نصوص الصفات تستلزم معنى فاسداً؛ فالقول بأنها تستلزم التشبيه قدح في علم الله تعالى بما يكون لازماً من كلامه، وافتراءٌ عليه تعالى، أو وصفٌ لله تعالى ولكتابه بالتلبيس والتعمية، وهو باطل بلا ريب. انظر: القواعد المثلى في صفات الله وأسمائه الحسنى، لابن عثيمين ص: ١٣ ـ ١٤.

<sup>(</sup>٣) تقدم أنه كافر انظر: ص: ٤٠ في الحاشية.

والملحد من الإلحاد، وهو في اللغة الميل والعدول عن الشيء، وفي الاصطلاح الميل والعدول عن الحق إلى غيره. والإلحاد في الأسماء والصفات معناه الميل بها عما يجب فيها، وهو أنواع:

الأول: إنكار شيء منها أو مما دلت عليه من الصفات والأحكام كما فعل أهل التعطيل من الجهمية وغيرهم. وإنما كان ذلك إلحاداً لوجوب الإيمان بها وبما دلت عليه من

ومن أثبت لله ما أثبته لنفسه أو أثبته له رسوله على مع تنزيهه -جل وعلا-عن مشابهة الخلق فهو مؤمن، جامع بين الإيمان بصفات الكمال والجلال، والتنزيه عن مشابهة الخلق، سالم من ورطة التشبيه والتعطيل(١).

والآية التي أوضح الله بها هذا هي قوله: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنَيْ أَوْهُوَ ٱلسَّمِيعُ الْبَصِيعُ الْبَصِيمُ ﴾، فنفى عن نفسه -جلّ وعلا- مماثلة الحوادث (٢) بقوله: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنَى اللهُ النفسه صفات الكمال والجلال بقوله: ﴿وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ

=

الأحكام والصفات اللائقة بالله، فإنكار شيء من ذلك ميل عما يجب فيها.

الثاني: أن يجعلها دالة على صفات تشابه صفات المخلوقين كما فعل أهل التشبيه، وذلك لأن التشبيه معنى باطل لا يمكن أن تدل عليه النصوص بل هي دالة على بطلانه فجعلها دالة عليه ميل بها عما يجب فيها.

الثالث: أن يسمى الله تعالى بما لم يسم به نفسه كتسمية النصارى له (الأب) وتسمية الفلاسفة له (العلة الفاعلة)، وذلك لأن أسماء الله تعالى توقيفية فتسمية الله تعالى بما لم يسم به نفسه ميل عما يجب فيها كما أن هذه الأسماء التي سموه بها نفسها باطلة ينزه الله تعالى عنها.

الرابع: أن يشتق من أسمائه أسماء للأصنام كما فعل المشركون في اشتقاق العزى من العزيز واشتقاق اللات من الإله على أحد القولين فسموا بها أصنامهم، وذلك لأن أسماء الله تعالى مختصة به، فتسمية غيره بها على الوجه الذي يختص بالله الميل بها عما يجب فيها.

والإلحاد بجميع أنواعه محرم لأن الله هدد الملحدين بقوله: ﴿ وَذَرُوا اللَّيْنَ يُلْحِدُونَ فِي اللَّهِ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الأعراف ١٨٠]، ومنه ما يكون شركاً أو كفراً حسبما تقتضيه الأدلة الشرعية. انظر: مدارج السالكين ١/ ٢٩ ـ٣٠، والقواعد المثلى في صفات الله وأسمائه الحسنى، لابن عثيمين ص: ١٦ ـ٧٠.

- (١) التشبيه والتعطيل تقدم معناهما في ص: ٢٦ ـ ٢٧.
  - (٢) يريد المخلوقات، كما تقدم.

الكمال والجلال. والظاهر أنّ السرّ في تعبيره بقوله: ﴿ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيمُ ﴾ الكمال والجلال. والظاهر أنّ السرّ في تعبيره بقوله: ﴿ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيمُ ﴾ دون أن يقول -مثلاً - (وهو العلي العظيم) أنّ السّمع والبصر يتصف بهما جميع الحيوانات (٢)، فبيّن أن الله متصف بهما، ولكن وصفه بهما على أساس نفي المماثلة بين وصفه تعالى وبين صفات خلقه، ولذا جاء بقوله: ﴿ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيمُ ﴾ بعد قوله: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَنَى مُ فَي هذه الآية الكريمة إيضاح للحق في آيات الصفات لا لبس معه، ولا شبهة البتة، وبالله التوفيق (٢).

اعلم أن آيات الصفات جاء في القرآن وصف الخالق والمخلوق بها، ولكن وصف الخالق منافٍ لوصف المخلوق كمنافاة ذات الخالق لذات المخلوق، فمن ذلك صفة الوجود، منهم من جعل الوجود عين الذات (٤)

<sup>(</sup>١) في الأصل: (نفي)، والمثبت هو الصواب.

<sup>(</sup>۲) فكأنه يقول فإذا كان هناك ثمَّ توهم في المماثلة فليكن توهمُّ للماثلة في اتصاف هذه المخلوقات في صفة السمع والبصر، لأنهما من أكثر الصفات اشتراكاً بين المخلوقات، فالنملة -مثلاً لها سمع وبصر يليقان بذاته، ولكن فرق بين نسبة هاتين الصفتين إلى النملة وإلى الإنسان، فإذا وقع هذا الاختلاف بين مخلوق وآخر فمن باب أولى أن يقع بين الخالق والمخلوق؛ فكل صفة تناسب الموصوف بها، فسمع المخلوق يناسب ذاته، وسمع الله يناسب ذاته، وما بين الصفتين من القدر المشترك هو المعنى العام الذي يجمعهما في أصل اللغة، أما عند الإضافة فكل صفة تناسب الموصوف بها. انظر: اللآلي البهية في شرح العقيدة الطحاوية، للشيخ صالح آل الشيخ ١/١٦٩، ١٧٩.

<sup>(</sup>٣) نهاية الورقة (٣) من المخطوطة.

<sup>(</sup>٤) القول إن الوجود عين الذات، هو من كلام الأشعري رَحَمُ اللهُ كما حكاه عنه الألوسي في روح المعاني ٢٠٦/١٧ وهو خطأ؛ لأن الصفة قائمة بالذات، وليست هي الذات.

فلم يعده صفةً كأبي الحسن الأشعري<sup>(۱)</sup>، وعلى كل حال فلا يخفى أن الخالق موجود ووجود الخالق ينافي وجود الخالق موجود المخلوق أن الصفات السبع المعروفة بصفات المعاني وهي:

=

يقول أبو البقاء الكفوي: «قال الشيخ أبو الحسن الأشعري: قد يكون الاسم عين المسمى نحو: (الله) فإنه علم للذات من غير اعتبار معنى فيه، وقد يكون غيره نحو: الخالق والرازق مما يدل على نسبته إلى غيره، ولا شك أنه غيره، وقد يكون لا هو ولا غيره؛ كالعليم والقديم مما يدل على صفة حقيقية قائمة بذاته انتهى. لكن إطلاق الاسم بمعنى الصفة على ما مدلوله مجرد للذات بلا معنى زائد محل نظر» [كتاب الكليات ص: ٨٦]، وانظر: مجموع الفتاوى ٣٨٧، ومقدمة ابن خلدون ص: ٤٦٤.

قلت: وهذه المسألة تتفرع عن مسألة الاسم والمسمى، وقد اختلف الناس فيها إلى ثلاثة مذاهب: من يقول الاسم هو المسمَّى، ومن يقول: هو غيره، ومن يقول: الاسم للمسمَّى، وهو أعدلها، لأنه اللفظ الذي وردت به النصوص، قال تعالى: ﴿وَيِنِّو ٱلْأَسَّانَ اللَّهُ اللَّهُ الْفُسُنَى فَادَعُوهُ بِهَا ﴾ [الأعراف: ١٨٠]، ولكل قائل من هذه الطوائف مقاصد صحيحة ذكرها ابن تيمية في مجموع الفتاوى ٦/ ١٨٧..

(۱) هو: علي بن إسماعيل بن أبي البشر، المتكلم، البصري، وهو الذي تنتسب إليه الأشاعرة في طوره الثاني بعد رجوعه من مذهب الاعتزال وميله إلى مذهب ابن كلاب، وقد مر رحمة من ألله بثلاثة أطوار: الأول كان معتزلياً ثم رجع عن الاعتزال إلى مذهب ابن كلاب، وهذا طوره الثاني، ثم رجع عن مذهب ابن كلاب ووافق أهل السنة في مجمل اعتقادهم، وهذه المرحلة الأخيرة التي مات عليها رَحمَةُ ألله حيث ألّف كتاب الإبانة مبيّناً فيه سلوكه لمذهب السلف. توفي سنة ٢٤٣ه، وقيل: ٣٣٠ه، وقيل بعد ذلك. انظر: العبر في خبر من غر، للذهبي ٢/ ٢٠٨- ٢٠٩، والملل والنحل، للشهر ستاني (جـ ١/ ١٨ ـ ١٩).

(٢) وجود الخالق ينافي وجود المخلوقين، وذلك من عدة أوجه:

الوجه الأول: من حيث الزمن؛ فوجود الخالق أزلي لا يحد بزمن؛ إذ ليس لأوليته ابتداء،



القدرة، والإرادة، والعلم، والحياة، والسمع، والبصر، والكلام، بيان ذلك:

### القدرة

قال الله تعالى في وصف نفسه بالقدرة: ﴿ وَٱللَّهُ عَلَىٰ صُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [البقرة: ٢٨٤].

وقال في وصف الحادث بها: ﴿ إِلَّا الَّذِينَ تَابُواْ مِن قَبَلِ أَن تَقَدِرُواْ عَلَيْهِم مَّا الْحَادُة عَالَمُواْ أَنَ اللّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [المائدة: ٣٤] فأثبت لنفسه قدرة حقيقية لائقة بكماله وجلاله، وأثبت لبعض الحوادث قدرة مناسبة لحالهم من الضعف والافتقار، والحدوث والفناء، وبَيْنَ قدرته وقدرة مخلوقه من المنافاة ما بين ذاته وذات مخلوقه ().

بخلاف وجود المخلوق فهو حادث له بداية.

الوجه الثاني: من حيث المباينة؛ فوجود الخالق مباين لوجود المخلوق، للتميّز والانفصال بين ذات الخالق والمخلوق خلافاً لمن يقول: بأن وجود الخالق عين وجود المخلوق؛ كأصحاب عقيدة الاتحاد ووحدة الوجود؛ كابن عربي الطائي ومن ضاهاه من غلاة الصوفية.

الوجه الثالث: من حيث الحدوث وعدمه: فوجود الخالق ذاتي، ووجود المخلوق حادث من غيره.

الوجه الرابع: من حيث الكمال فوجود الخالق لا يفني ولا يبيد، ووجود المخلوق يفني ويبيد.

(۱) هذا هو وجه التغاير بين صفات الله تعالى وصفات مخلوقاته، لأن الصفات تبع للذات؛ فصفات الكامل في ذاته كاملة، وهو الله تعالى، وصفات الناقص في ذاته ناقصة، وهو المخلوق، فالاشتراك بينهما في مجرد التسمية والمعنى العام، أما المعنى المختص والكيف

=

#### الإرادة

وقال في وصف نفسه بالإرادة (١): ﴿ فَعَالُ لِمَا يُرِيدُ ﴾ [هود: ١٠٧]، ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُۥ أَمْرُهُۥ إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُۥ كُن فَيكُونُ ﴾ [يس: ٨٦]، ﴿ يُرِيدُ ٱللَّهُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥]، ونحو ذلك من الآيات.

وقال في وصف المخلوق بها: ﴿ تُرِيدُونَ عَرَضَ الدُّنْيَا وَاللَّهُ يُرِيدُ الْآخِرَةُ ۗ وَاللَّهُ عَرَضَ الدُّنْيَا وَاللَّهُ يُرِيدُ الْآخِرَةُ ۗ وَاللَّهُ عَزِيزُ حَكِيمُ ﴾ [الأنفال: ٦٧]، ﴿ يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُواْ فُورَ اللَّمِياَ فَوَهِمْ ﴾ [الصف: ٨]، ونحو ذلك من الآيات.

فله -جلّ وعلا- إرادة حقيقية لائقة بكماله وجلاله، وللمخلوق إرادة أيضاً مناسبة لحاله، وبين إرادة الخالق والمخلوق من المنافاة ما بين ذات الخالق والمخلوق.

=

فلا اشتراك فيه البتة. فالاشتراك يكون في مسمى الاسم المطلق وفي معناه، وهو أمر ذهني لا حقيقة له في الواقع، فإذا أضيف الوصف تخصَّص، فكان كاملاً في حق الله ناقصاً في حق المخلوق. انظر: التدمرية مع شرحها التحفة المهدية ١/ ٥١.

(١) الإرادة من الصفات الفعلية، وهي على نوعين: إرادة كونية قدرية، وهي المتعلّقة بربوبية الله وخلقه، وهي لازمة الوقوع فيما يحبه الله أو يبغضه، وهي المذكورة في قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُۥ الْإِنَّا أَرْرُهُۥ الوقوع فيما يحبه الله أو يبغضه، وهي المذكورة في قول المسلمين: ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن. والنوع الثاني: الإرادة الدينية الشرعية: وهي المتعلّقة بإلهية الله وشرعه، ولا تكون إلا فيما يحبه الله، وقد تقع وقد لا تقع، وهي المذكورة في قوله تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللهُ عِلَى مِن المعاصي والذنوب. انظر: شرح العقيدة الطحاوية، لابن أبي العز الحنفي ص: ١١٦ ـ ١١٧.

#### العلم

وقال في وصف نفسه بالعلم: ﴿ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٨٢]، ﴿ لَٰكِنِ اللَّهُ يَشْهَدُ بِمَا أَنزَلَ إِلَيْكَ أَنزَلَهُ، بِعِلْمِهِ وَالْمَلَامِكَةُ يَشْهَدُ وَنَ وَكَفَى بِاللّهِ شَهِيدًا ﴾ [النساء: ١٦٦]، ﴿ فَلَنقُصَّنَ عَلَيْهِم بِعِلْمِ وَمَا كُنّا غَآبِينَ ﴾ [الأعراف: ٧]. وقال في وصف الحادث به: ﴿ قَالُواْ لَا تَحَفَّ وَبَشَرُوهُ بِعُلَيْمٍ عَلِيمٍ ﴾ [الذاريات: ٢٨]، وقال: ﴿ وَإِنَّهُ, لَذُو عِلْمِ لِمَا عَلَمْنَهُ ﴾ [بوسف: ٢٨]، ونحو ذلك من الآيات.

فله -جلَّ وعلا- علم حقيقي، لائق بكماله وجلاله، وللمخلوق علم مناسب لحاله/(١)، وبين علم الخالق والمخلوق من المنافاة ما بين ذات الخالق والمخلوق.

## الحياة

وقال في وصف نفسه بالحياة: ﴿ اللَّهُ لَاۤ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْعَيُّومُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]، ﴿ هُوَ ٱلْحَيُّ لَاۤ إِلَكَ إِلَا هُوَ الْعَالِمِينَ ﴾ [غافر: ٥٥]، ﴿ هُو اَلْحَيُّ لَاَ اللَّهِ عَلَى لَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُولُولُولُولُ اللَّلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ

وقال في وصف المخلوق بها: ﴿ وَسَلَمُ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِدَ وَيَوْمَ يُمُوتُ وَيَوْمَ يُبْعَثُ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِدَ وَيَوْمَ يَمُوتُ وَيَوْمَ يُبْعَثُ عَلَيْ إِلَا الله الله وَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَنَ الْمَيْتِ وَيُحْرِجُ الْمَيْتَ مِنَ الْمَيِّ وَيُحْيِ الْأَرْضَ بَعْدَمَوْتِهَا وَكَذَلِكَ تُخْرَجُونَ ﴾ [الأنبياء: ٣٠]، ﴿ يُخْرِجُ الْمَيْتِ وَيُحْرِجُ الْمَيْتَ مِنَ الْمَيْ وَيُحْيِ الْأَرْضَ بَعْدَمَوْتِهَا وَكَذَلِكَ تُخْرَجُونَ ﴾ [الروم: ١٩]. فله -جلَّ وعلا- حياة حقيقية تليق بكماله وجلاله، وللمخلوق أيضًا عين ذات حياة مناسبة لحاله، وبين حياة الخالق والمخلوق من المنافاة ما بين ذات الخالق والمخلوق.

<sup>(</sup>١) نهاية الورقة (٤) من المخطوطة.

### السمع والبصر

وقال في وصف نفسه بالسمع والبصر: ﴿ لَيْسَ كَمِثَٰلِهِ عَنَى ۖ أَوَهُو السّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الحج: ٧٥]، ونحو ذلك من الآيات. وقال في وصف الحادث بهما: ﴿ إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن نُطُفَةٍ أَمْشَاجٍ الآيات. وقال في وصف الحادث بهما: ﴿ إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن نُطُفَةٍ أَمْشَاجٍ اللّيات. وقال في وصف الحادث بهما: ﴿ إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن نُطُفَةٍ أَمْشَاجٍ اللّيَاتِ وَقَالُ مَوْمَ يَأْتُونَنَا لَكِنِ ٱلظّلِمُونَ الطّلِمُونَ اللّيَاتِ فَلَه -جلّ وعلا-سمع المُوْمَ فِ ضَلَالٍ مُّينِ ﴾ [مريم: ٣٨]، ونحو ذلك من الآيات. فله -جلّ وعلا-سمع وبصر حقيقيان يليقان بكماله وجلاله، وللمخلوق سمع وبصر مناسبان لحاله، وبين سمع الخالق وبصره وسمع المخلوق وبصره من المنافاة ما بين لحالة والمخلوق والمخلوق والمخلوق والمخلوق المنافاة ما بين الخالق والمخلوق المنافاة ما المنافاة ما المنافاة ما المخلوق والمخلوق والمخلوق المنافاة ما المنافاة ما المنافاة ما المخلوق والمخلوق والمخلوق المنافاة ما ال

### الكلام

وقال في وصف نفسه بالكلام (٢): ﴿ وَكُلَّمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَكِلِيمًا ﴾ [النساء:

<sup>(</sup>۱) السمع والبصر من الصفات الذاتية، لأنهما لا ينفكان عن ذات الله تعالى، فوجودهما أزلي. وسمع الله لا كسمع المخلوقين، لأنه سمع كامل يتعلّق بكل المسموعات فلا يخفى على الله تعالى شيء منها، فيسمع السر وأخفى، وأما سمع المخلوق فهو سمع ناقص محدود، فلا يسمع إلا ما كان في حد سمعه، وهو أيضاً يعتريه الثقل والزوال. وبصر الله كذلك يتعلّق بجميع المُبصَرات، فلا يغيب عن بصره مثقال ذرة في السموات ولا في الأرض، ولا أدنى من ذلك، وأما بصر المخلوق فهو محدود، فلا يُبصر إلا ما يصل إليه حدُّ بصره، وأيضاً: يعتريه النقص والكلُّ ثم الزوال.

<sup>(</sup>٢) كلام الله تعالى كلام حقيقي بصوتٍ يُسمع وبحرفٍ يُكتب، وهو لا يماثل كلام المخلوقين. وكلام الله من صفاته فليس بمخلوق، لأن الله بصفاته ليس بمخلوق. وهو من الصفات الفعلية الذاتية؛ فباعتبار أصله فهو ذاتي، وباعتبار آحاده فهو فعلي، لأنه يتجدد بحسب

١٦٤]، ﴿إِنِّى اَصْطَفَيْتُكَ عَلَى النَّاسِ بِرِسَكَتِى وَبِكَلَمِى ﴾ [الأعراف: ١٤٤]، ﴿فَأَجِرُهُ حَتَىٰ يَسَمَعَ كَلَمَ اللَّهِ ﴾ [التوبة: ٢]، ونحو ذلك من الآيات. وقال في وصف المخلوق بسه: ﴿فَلَمَّا كُلَّمَهُ وَالْ إِنِّكَ الْيُوْمَ لَدَيْنَا مَكِينُ أَمِينٌ ﴾ [يوسف: ٥٥]، ﴿ الْيُوْمَ نَخْتِمُ عَلَىٰ أَفُوْهِ هِمْ وَتُكَلِّمُنَا أَيْدِيهِمْ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُم بِمَا كَانُواْ يَكُسِبُونَ ﴾ [يسس: ٢٥]، ﴿قَالُواْ يَكُسِبُونَ ﴾ [يسس: ٢٥]، ﴿قَالُواْ يَكُسِبُونَ ﴾ [يسس: ٢٥]، ﴿قَالُواْ كَيْفُ نُكِيْمُ مَن كَانَ فِي الْمَهْدِ صَبِيتًا ﴾ [مريم: ٢٩]، ونحو ذلك من الآيات.

فله -جلُّ وعلا- كلام حقيقي يليق بكماله وجلاله، وللمخلوق كلام

=

المشيئة، وقد ضلَّ في هذه الصفة طوائف من المبتدعة؛ منهم المعتزلة حيث نفوا هذه الصفة عن الله، وقالوا المراد بالكلام هنا أمر مخلوق، وإضافته إلى الله من إضافة المخلوق إلى خالقه، وهو من أبطل الباطل، لأن الإضافة على نوعين: إضافة عين إلى ذات الله تعالى فهذه تحتمل إضافة الخلق إليه كقولنا: بيت الله، ناقة الله. والنوع الثاني إضافة معنى إلى ذاته تعالى وهذه لا تحتمل إلا إضافة الصفة إلى الموصوف؛ كقولنا: علم الله، قدرة الله، كلام الله. وممن ضلّ في هذه الصفة أيضاً: الأشاعرة حيث زعموا أن كلام الله معنى قائم بذاته، وأنه لا يتجدد بل هو كلام نفسي، أي معاني يلقيها الله تعالى في نفس جريل ثم جريل عليه السلام يعبِّر عنها بلفظه، ولذا يقولون القرآن عبارة عن كلام الله، ولا يقولون هو كلامه حقيقة، وهذا أيضاً باطل تكذبه لغة العرب وحديث النبي عَلَيْكُ؛ أما لغة العرب فلأن الكلام في لغة العرب هو اللفظ المركب المفيد بالوضع العربي، هكذا أطبق النحاة على تعريفه، وأما أحاديث السنة فإن السنة قد فرَّقت بين الكلام النفسي والكلام باللفظ فجعلت الكلام باللفظ كلاماً، وأما حديث النفس فليس بكلام والدليل قوله ﷺ: «إن الله تجاوز عن أمتى ما حدثت به نفسها ما لم تعمل أو تتكلم» أخرجه البخاري في كتاب الطلاق، باب: إذا قال لامرأته وهو مكره: هذه أختى ٥/ ٢٠٢٠، ومسلم في كتاب الإيمان، باب: تجاوز الله عن حديث النفس والخواطر بالقلب إذا لم تستقر ١/١٦، وانظر: شرح الطحاوية، لابن أبي العز الحنفي ص: ١٧٩ ـ ١٩٩.



أيضاً مناسب لحاله، وبين كلام الخالق والمخلوق من المنافاة/ (١) ما بين ذات الخالق والمخلوق.

## الصفات المعنوية

اعلم أن الصفات المعنوية عند المتكلمين (٢) هي (٣) الأوصاف المشتقة من صفات المعاني السبع المذكورة (٤)، وهي كونه تعالى قادراً مريداً عالماً

وعلم الكلام علم مذموم قد ذمّه السلف، وذلك لما يفضي إليه من الباطل كنفي الصفات عن الله تعالى، وإنكار كثير من الغيبيات بحجة أن العقل لا يدلّ عليها. يقول ابن القيم رَحِمَهُ أَللَهُ: «قال شيخنا: والكلام الذي اتفق سلف الأمة وأئمتها على ذمه وذم أصحابه وهو هذه الطرق الباطلة التي بنوا عليها نفي الصفات، والعلو، والاستواء على العرش، وجعلوا بها القرآن مخلوقا، ونفوا بها رؤية الله في الدار الآخرة، وتكلمه بالقرآن، وتكليمه لعباده، ونزوله كل ليلة إلى سماء الدنيا، ومجيئه يوم القيامة لفصل القضاء بين العباد. فإنهم سلكوا فيه طرقاً غير مستقيمة، واستدلوا بقضايا متضمنة للكذب؛ فلزمهم بها مسائل خالفوا بها نصوص الكتاب والسنة وصريح المعقول جاهلين كاذبين ظالمين في كثير من مسائلهم ورسائلهم وأحكامهم ودلالاتهم؛ وكلام السلف والأئمة في ذلك مشهور» [الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة ٤/ ١٢٦٧].

<sup>(</sup>١) نهاية الورقة (٥) من المخطوطة.

<sup>(</sup>٢) المتكلمون: نسبة إلى علم الكلام، وهو العلم الذي يبحث في الكلام في العقائد الدينية عن طريق الأدلة العقلية وجعلها أصلاً للأدلة النقلية. انظر: المواقف، للإيجي ص: ١/ ٣١، والمقدمة، لابن خلدون: ص: ٥٨ ٤.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: (فهي)، والصواب ما أثبت.

<sup>(</sup>٤) والصفات المعنوية نسبة إلى صفات المعاني السبع، وقيل لها صفات معاني لأن العقل يدل عليها عند المتكلمين. والصفة المعنوية عند المتكلمين هي: ما تدل على معنى زائد

حياً سميعاً بصيراً متكلِّماً، وقد بيَّنا في اتصاف الخالق والمخلوق بالمعاني المذكورة منافاة صفة الخالق للمخلوق، وبه تعلم مثله في الاتصاف بالمعنوية المذكورة (۱) لو فرضنا أنها صفات زائدة على صفات المعاني (۲)؛ مع أن التحقيق أنها عبارة عن كيفية الاتصاف بها (۲).

# الصِّفات السَّلبية (١)

اعلم أن الصفات السَّلبية عند المتكلمين خمس وهي: القدم والبقاء

على الذات. انظر: الكليات ص: ٤٧ ٥، متن السنوسية ص: ٢ ـ ٣.

(١) وهي كونه تعالى قادراً مريداً...إلخ.

(٢) انظر: المواقف للإيجى ١/ ٤٠٣.

- (٣) المراد بذلك أثرها وما تدل عليه من المعاني، لأن السمع يدل على اتصاف الخالق بهذه الصفة على الوجه الذي يليق به تعالى من غير مشابهة لسمع المخلوق، وكذلك البصر يدل على اتصاف الخالق بهذه الصفة على الوجه اللائق، وكذلك يقال في بقية صفات المعانى.
- (٤) يقول الكفوي في الكليات ص: ٤٧ ٥: «الصفة السَّلبية هي التي توصف بها الذات من غير قيام معنى به؛ مثل: الأول، والآخر، والقابض، والباسط» أي: تدل على عدمٍ محض. انظر: منهج ودراسات لآيات الأسماء والصفات، للشنقيطي ص: ١٧.

والصفة السَّلبية عند أهل السنة هي الصفة المنفية عن الله تعالى، وتدل على إثبات كمال ضد المنفي بها، كنفي الظلم عن الله فهو ليس نفياً محضاً وإنما يدل على اتصافه بكمال الضد، وهو العدل، لأن النفي المحض عدم محض، والعدم المحض ليس بشيء، وما ليس بشيء فهو كما قيل: ليس بشيء، فضلاً عن أن يكون مدحاً أو كمالاً، ولأن النفي المحض يوصف به المعدوم والممتنع، والمعدوم والممتنع لا يوصف بمدح ولا كمال، ولذلك فالنفي في باب الصفات ليس مجرداً. انظر: مجموع الفتاوى، لابن تيمية ٣/ ٣٥، وشرح الطحاوية، لابن أبى العز الحنفي ص: ١٠٨.

والوحدانية والمخالفة للخلق والغنى المطلق المعروف عندهم بالقيام بالنفس. وضابط الصفة السَّلبية عندهم؛ هي التي لا تدل بدلالة المطابقة (١) على معنى وجودي أصلاً، وإنما تدل على سلب ما لا يليق بالله عن الله. مثال ذلك عند المتكلمين: القدم فإنه لا يدل على شيء زائد على ما دلّ عليه الوجود إلا سلب العدم السابق (٢)، وهكذا في باقى السَّلبيات (٣).

- (١) دلالة المطابقة هي دلالة الشيء على كامل معناه، كدلالة اسم الله الحي على ذات الله تعالى وعلى صفة الحياة. انظر: القواعد المثلى في صفات الله وأسمائه الحسنى ص: ١١.
- (۲) إلا أنه أخص من الأزل عند المتكلمين، لأن الأزل عبارة عما لا أول له سواء كان وجودياً أو عدمياً، والقدم عندهم عبارة عما لا أول له بشرط أن يكون وجودياً كذات الله. انظر: منهج ودراسات لآيات الأسماء والصفات، للشنقيطي ص: ١٧.
- (٣) يقول الشيخ محمد الأمين الشنقيطي رَحَمُ أللَّهُ عند هذا الموضع في تفريقهم بين صفات المعاني والصفات السَّلبية: «فإن قيل القدرة -مثلاً تدل على سلب العجز، والعلم يدل على سلب الجهل، والحياة تدل على سلب الموت، فلِمَ لا يسمون هذه المعاني سلبية أيضاً؟!.

فالجواب: أن القدرة -مثلاً - تدل بالمطابقة على معنى وجودي قائم بالذات، وهو الصفة التي يتأتّى بها إيجاد الممكنات وإعدامها على وفق الإرادة، وإنما سلبت العجز بواسطة مقدمة عقلية وهي: أن العقل يحكم بأن قيام المعنى الوجودي بالذات يلزمه نفي ضده عنها لاستحالة اجتماع الضدين عقلاً، وهكذا في باقى المعاني». انتهى [أضواء البيان ٢/ ٢٣].

قلت: وطريقة الأشاعرة في إثبات الصفات السَّلبية طريقة مخالفة لطريقة السلف، وذلك من وجهين:

الأول: أنهم جعلوا الصفات الثابتة صفات سلبية أي: منفية.

الثاني: أنهم لم يُثبتوا ما دلّت عليه من الكمال اللائق إلا الوجود فقط، وهذا فيه تعطيل ما دلّت عليه من الكمال الزائد عن الوجود، وهو المقصود بالصفة، وليس المقصود بالصفة الوجود فقط، لأن الصفة فرع عن الوجود وهي زائدة عليه.

فإذا عرفت ذلك =فاعلم = (١) أن القدم والبقاء اللذيْن يصف المتكلمون بهما الله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلْأَوَّلُ بِهُمَا الله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلْأَوَّلُ وَالنَّامِلُ وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [الحديد: ٣].

جاء في القرآن الكريم وصف الحادث بهما أيضاً؛ قال في وصف الحادث بالقدم: ﴿ وَٱلْقَمَرَقَدَّرُنَكُ مَنَازِلَحَتَّ عَادَكَٱلْعُجُونِ ٱلْقَدِيمِ ﴾ [يس: ٣٩]، وقال: ﴿ قَالُواْ تَاللَّهِ إِنَّكَ لَغِي ضَلَالِكَ ٱلْقَدِيمِ ﴾ [يوسف: ٩٥]، وقال: ﴿ أَفَرَءَيْتُم مَاكُنتُم تَعْبُدُونَ كَاللَّهِ إِنَّكَ لَغِي ضَلَالِكَ ٱلْقَدِيمِ ﴾ [يوسف: ٩٥]، وقال: ﴿ أَفَرَءَيْتُم مَاكُنتُم تَعْبُدُونَ ﴾ [الشعراء: ٧٥-٧١].

وقال في وصف الحادث بالبقاء: ﴿وَجَعَلْنَا ذُرِيَّتَهُۥ هُرُ ٱلْبَاقِينَ ﴾ [الصافات: ٧٧]، وقال: ﴿ مَاعِندَكُمْ يَنفَدُّ وَمَاعِندَ اللهِ بَاقِ ﴾ [النحل: ٩٦]. وكذلك وصف الحادث بالأولية والآخرية المذكورتين في الآية، قال: ﴿ أَلَمْ نُمُ لِكُ الْأَوْلِينَ اللهُ مُم نُتَبِعُهُمُ الْأَخِرِينَ ﴾ [المرسلات: ١٦- ١٧].

وأما البقاء فقد دلّ عليه قوله تعالى: ﴿ وَيَنْفَى وَجُهُ رَبِّكَ ذُو الْجُلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴾ [الرحمن: ٢٧].

<sup>(</sup>١) كلمة (فاعلم) ليست في الأصل والسياق يقتضي إثباتها هنا.

<sup>(</sup>۲) القِدَم لم يرد في النصوص أن الله وصف به نفسه، لأنه لا يدل على خصوص مدح يليق بالله تعالى، بل يدل على مطلق التقدم على الغير ولا يدل على التقدم المطلق، كما أنه يدل على معنى لا يليق بالله تعالى إذ القديم في لغة العرب المتقدم على غيره في الوجود، فإذا حدث الآخر قيل للأول قديماً قال تعالى: ﴿ وَٱلْقَمَرَقَدَّرَنَهُ مَنَازِلَحَقَّ عَادَكَالْمُجُونِ ٱلْقَرِيرِ ﴾ [يس: ٣٩]، ولذا فهو لا يمنع المشاركة في التقدم المطلق، فكان الأولى عدم إطلاقه في حق الله تعالى، وبعض أهل العلم يرخص في جواز الإخبار به عن الله تعالى، ولكن الأسلم عدم إطلاقه لا اسما ولا وصفاً ولا خبراً لما تضمن من هذا المحذور، والله تعالى أعلم. راجع شرح ابن أبي العز على الطحاوية ص: ١١٣ ـ ١١٥.



# الوحدانية(')

اعلم أن الله وصف نفسه بأنه واحد قال: ﴿ وَإِلَهُ كُورَ إِلَهُ وَحِدُ ﴾ [البقرة: ١٦٣]. وقال في وصف الحادث بذلك: ﴿ يُسْقَى (٢) بِمَآءِ وَرَحِدٍ ﴾ (٢) [الرعد: ٤].

## الخالفة للخلق(؛)

هذه الصفة انفرد الله بها عن خلقه، وقال: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنَيْ أَهُ وَهُوَ

(٢) في الأصل: (تُسقى) بالتاء، وهي قراءة سبعية قرأ بها ابن كثير ونافع وأبو عمرو. ومن قرأ بالتاء ذهب إلى تأنيث الزرع والنخيل، ومن قرأ بالياء؛ كحفص المدني، ذهب إلى جواز التذكير والتأنيث للزرع والنخيل. انظر: زاد المسير، لابن الجوزى ٢/٤٠٣.

(٣) أي: الزرع.

(٤) المخالفة للخلق هنا عامة في الصفات والأفعال والذات وفي استحقاقه العبادة وحده، وهي بمعنى تنزيهه تعالى عن المثيل والشبيه والنظير والشريك.

وكان الأولى التعبير بنفي التمثيل، لأنه الوارد في النصوص كما في قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ مَتَى أَنَّ وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١]؛ ولأن لفظ المخالفة للخلق مجمل يستعمله أهل البدع في نفي الصفات؛ والتعبير بالألفاظ الشرعية هو سبيل أهل الحق كما قرر ذلك شيخ الإسلام رَحَمَهُ اللَّهُ في مجموع الفتاوى ١٦/ ٤٣٢.



ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١]، وقال: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ, كُفُواً أَكُذُ ﴾ [الإخلاص: ٤] / (١).

### الغنى المطلق

وهو معروف عند المتكلمين بالقيام بالنفس(٢).

وقال في وصف نفسه بالغنى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ أَنتُمُ ٱلْفُقَرَآءُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱللَّهُ هُوَ ٱلْغَنِيُّ ٱلْحَمِيدُ ﴾ [فاطر: ١٥] ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ إِن تَكَفُرُواْ أَنَهُمْ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا فَإِتَ ٱللَّهَ لَغَنِيُّ حَمِيدُ ﴾ [إبراهيم: ٨].

وقال في وصف الحادث بالغني ﴿ وَمَن كَانَ غَنِيًّا فَلْيَسَتَعَفِفَ ۗ وَمَن كَانَ فَقِيرًا فَلْيَسَتَعَفِفَ ۗ وَمَن كَانَ فَقِيرًا فَلْيَا كُلُ بِٱلْمَعُرُونِ فَإِذَا دَفَعَتُمْ إِلَيْهِمْ أَمُولَهُمْ فَأَشْهِدُواْ عَلَيْهِمْ وَكَفَى بِٱللَّهِ حَسِيبًا ﴾ [النساء: ٦]، ﴿ إِن يَكُونُواْ فَقَرَاءَ يُغْنِهِمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلِهِ ۗ وَاللَّهُ وَسِعُ عَكِيدٌ ﴾ [النور: ٣٢].

فهو - جلّ وعلا- موصوف بتلك الصفات حقيقة على الوجه اللائق بكماله وجلاله، والحادث موصوف بها أيضاً على الوجه المناسب لحدوثه وفنائه وعجزه وافتقاره (<sup>7)</sup>، وبين صفات الخالق والمخلوق من المنافاة ما بين ذات الخالق والمخلوق.

<sup>(</sup>١) نهاية الورقة (٦) من المخطوطة.

<sup>(</sup>٢) ومعناه عند المتكلمين النفي المطلق والذي يعنون به الاستغناء عن المخصص والمحل. انظر: منهج ودراسات لآيات الأسماء والصفات، للشنقيطي ص: ١٧.

<sup>(</sup>٣) المقصود أن غنى المخلوقات حادث ليس ذاتياً من نفسها، وغنى الخالق ذاتي منه تعالى. (٤) أي: ما بين ذات الخالق والمخلوق.



## صفات الأفعال(()

ومعلوم أن ما وصف الله به نفسه من الأفعال فهو ثابت له حقيقة على الوجه اللائق بكماله وجلاله، وما وصف به المخلوق منها فهو ثابت له أيضًا على الوجه المناسب لحاله، وبين وصف الخالق والمخلوق من المنافاة ما بين ذات الخالق والمخلوق، فمن ذلك وصفه -جلَّ وعلا- نفسه بأنه يرزق خلقه قال: ﴿ إِنَّ اللهَ هُوَ الرَّزَاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ ﴾ [الذاريات: ٥٥]، وقال: ﴿ وَمَا مِن دَابَةِ فِي الْأَرْضِ إِلَا عَلَى اللهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْنَقَرَهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا كُلُّ فِي كِتَبِ مُبِينٍ ﴾ [هود: ٦].

وقال في وصف الحادث بذلك: ﴿ وَإِذَا حَضَرَ ٱلْقِسَمَةَ أَوُلُواْ ٱلْقُرْبَىٰ وَٱلْمِئْنَىٰ وَٱلْمِئْنَىٰ وَٱلْمَئْمَ قَوْلَا مَعْرُوفَا ﴾ [النساء: ٨]. وقال: ﴿ وَعَلَى ٱلمُؤْلُودِ لَهُ رَزْقَهُنَ وَكِسُونَهُ نَ فَاللَّهُ مُعَلَّمُ لَهُ أَلُولُودِ لَهُ مُعَمَّلًا اللَّهُ وَسَعَهَا ﴾ [البقرة: ٣٣].

#### قال في وصف نفسه بالعمل:

﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَّا خَلَقْنَا لَهُم مِّمَّا عَمِلَتَ أَيْدِينَا أَنْعَكُمًا فَهُمْ لَهَا مَلِكُونَ ﴾ [يس: ٧١]. وقال في وصف الحادث به: ﴿ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (٢) [السجدة: ١٧].

<sup>(</sup>۱) الصفات الفعلية هي الصفات المتعلقة بمشيئة الله تعالى، وهي تقع إذا أراد، وهذه الصفات تحدث وتتجدد بحسب المشيئة والإرادة، وهذه الصفات يثبت أهل السنة لله تعالى ما ثبت منها بدلالة الكتاب أو السنة، وذهب المعطلة بجميع درجاتهم في التعطيل إلى نفيها بحجة أنها حوادث، والحوادث لا تقوم بالله.

<sup>(</sup>٢) ولكن فرق بين العملين فعمل الله تعالى يكون بإرادته ومشيئته المستقلة، ولذا لا يُسأل عمَّا يَفْعَل. وأما عمل المخلوق فهو واقع بمشيئة العبد التابعة لمشيئة الله وإرادته، ولذا يجازي

#### قال في وصف نفسه بتعليم خلقه:

﴿ الرَّحْمَنُ ﴿ عَلَمَ الْقُرْءَانَ ﴾ خَلَقَ الْإِنسَدِنَ ﴾ عَلَمَهُ الْبَيَانَ ﴾ [الرحمن: ١٠٤]. وقال في وصف الحادث به: ﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِيِّتِ رَسُولًا مِنْهُمْ يَسُلُواْ عَلَيْهِمْ وَيُوَكِّمِهُمُ الْكِنْبَ وَالْجِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴾ [الجمعة: ٢]. وجمع المثالين (١) في قوله تعالى: ﴿ تُعَلِمُونَهُنَ مِمَّا عَلَمَكُمُ اللّهُ ﴾ [المائدة: ٤] (٢).

# قال في وصف نفسه بأنه ينبئ (٣):

﴿ وَإِذْ أَسَرَ ٱلنَّبِيُّ إِلَىٰ بَعْضِ أَزْوَاجِدِ حَدِيثًا فَلَمَّا نَبَّأَتْ بِدِهِ وَأَظْهَرَهُ ٱللَّهُ عَلَيْدِ عَرَّفَ بَعْضَهُ, وَأَعْضَ عَنْ بَعْضٍ فَلَمَّا نَبَأَهَا بِدِهِ قَالَتْ مَنْ أَنْبَأَكَ هَلَدًا ۖ قَالَ نَبَأَنِي ٱلْعَلِيمُ ٱلْخَبِيرُ ﴾ [التحريم:٣].

اعلم أن الله سبحانه وتعالى وصف نفسه في هذه الآية بأنه ينبئ ووصف

=

عليه ويُحاسب إذا خالف مقتضى الإرادة. وقد ضلَّ في هذا الباب طوائف من المبتدعة كالمعتزلة حيث نفوا خلق أفعال العباد السيئة مستشكلين كيف يخلقها الله وهو لا يحبها؛ فسووا بين الإرادة والمحبة، وقد ردّ عليهم أهل السنة بأنه فرق بين الإرادة والمحبة؛ فالإرادة أعمُّ من المحبة، لأنك قد تريد الشيء وأنت لا تحبه، كالمريض يريد الدواء الكريه الطعم وهو لا يحبه، فإذا انفكت جهة الإرادة والمحبة في حق المخلوق، فمن باب أولى أن تنفك في حق الله تعالى. انظر تحقيق هذه المسألة في كتاب شفاء العليل، لابن القيم ص: ١٠٩ ـ ١٠٩، ومجموع الفتاوى، لابن تيمية ٨/ ٤٧٧ ـ ٤٧٨.

- (١) أي: وصف الخالق والمخلوق بالتعليم.
  - (٢) نهاية الورقة (٧) من المخطوطة.
- (٣) الإنباء بمعنى الإخبار والإعلام، وهو الخبر ذو الفائدة العظيمة يحصل به علم أو غلبة ظن، ولا يقال للخبر في الأصل نبأ حتى يتضمَّن هذه الأشياء الثلاثة. انظر: المفردات في غريب القرآن، للراغب ص: ٤٨١.



المخلوق بذلك، وجمع المثالين فيها.

#### قال في وصف نفسه بالإيتاء:

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِى حَآجٌ إِنْرَهِمَ فِي رَبِّهِ ۚ أَنْ ءَاتَنَهُ ٱللّهُ ٱلْمُلْكَ ﴾ [البقرة:٢٥٨]. وقال: ﴿ يُؤْتِي ٱلْحِصْمَةُ فَقَدُ أُوتِي خَيرًا كَثِيرًا وَمَا يَثَاءً وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِصْمَةُ فَقَدُ أُوتِي خَيرًا كَثِيرًا وَمَا يَذَكُرُ إِلّا أُولُوا ٱلْأَلْبَبِ ﴾ [البقرة:٢٦٩]. وقال: ﴿ وَيُؤْتِ كُلَّ ذِى فَضْلِ فَضَلَّهُ وَإِن تَولَوُا وَلَوْا أَلْأَلْبَبِ ﴾ [البقرة:٢١]. وقال: ﴿ وَيُؤْتِ كُلَّ ذِى فَضْلِ فَضَلَّهُ وَإِن تَولَوُا وَاللّهُ عَلَيْكُمُ عَذَابَ يَوْمِ كَبِيرٍ ﴾ [هود:٣] وقال: ﴿ وَلِكَ فَضْلُ ٱللّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءٌ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ عَذَابَ يَوْمِ كَبِيرٍ ﴾ [هود:٣] وقال في وصف الحادث بذلك: ﴿ وَءَاتَوا اللّهَ عَلَيْكُمُ عَن اللّهُ وَءَاتُوا ٱلْمِئْكُمُ اللّهِ يَأْتُوا اللّهَ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

### الصفات الجامعة

اعلم أن وصف الخالق والمخلوق بالصفات الجامعة في القرآن كثير جداً، وذلك كالعِظَم، والكِبَر، والعلو، والملك، والتكبر، والجبروت، ونحو ذلك، ومعلوم أنَّ ما وصف بها الخالق منها نفسه منافٍ لما وصف به

<sup>(</sup>۱) ومعلوم أن ما وُصِفَ به الله من هذه الأفعال فهو ثابت له حقيقة على الوجه اللائق بكماله وجلاله، وما وصف به المخلوق منها فهو ثابت له أيضًا على الوجه المناسب لحاله، وبين وصف الخالق والمخلوق من المنافاة ما بين ذات الخالق والمخلوق، والاشتراك إنما هو في مجرد الاسم العام، وهو أمر ذهني لا تحقق له في الأعيان، فإذا أضيف هذا الاسم إلى معيَّن تخصَّص فيكون معناه بحسبه، فلا يقع تماثل لأجل هذا المسمَّى العام. انظر: التدمرية مع شرحها التحفة المهدية ص: ٧٨، وأضواء البيان ٢/ ٢٥.



المخلوق كمنافاة ذات الخالق لذات المخلوق(١).

# قال في وصف نفسه بالعلو والعِظُم والكِبَر:

﴿ وَلَا يَتُودُهُ وَهُوَ أَلْعَلِي الْعَظِيمُ ﴾ [البقرة:٢٥٥]، ﴿ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيًّا صَالِيًّا ﴾ [النساء:٣٤]، ﴿ عَلِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ ٱلْكَبِيرُ ٱلْمُتَعَالِ ﴾ [الرعد:٩].

وقال في وصف الحادث بالعِظَم: ﴿ فَكَانَ كُلُّ فِرْقِ كَالطَّوْدِ ('' ٱلْعَظِيمِ ﴾ [الشعراء: ٢٠]، ﴿ وَلَهَا عَرْشُ عَظِيمٌ ﴾ [الشعراء: ٢٠]، ﴿ وَلَهَا عَرْشُ عَظِيمٌ ﴾ [النمل: ٢٣]، ﴿ عَلَيْ مِ تَوَكَّلُتُ فَهُو رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ [التوبة: ١٢٩]، إلى غير ذلك من الآيات (۳).

وقال في وصف الحادث بالكِبَر: ﴿ لَهُم مَّغَفِرَةٌ وَأَجُرُّ كَبِيرٌ ﴾ [هود: ١١]. وقال: ﴿ إِنَّا تَفْعَلُوهُ تَكُن وقال: ﴿ إِنَّا تَفْعَلُوهُ تَكُن وقال: ﴿ إِنَّا تَفْعَلُوهُ تَكُن فِتُ الْأَنْ فَعَلُوهُ لَكُن فَعَلُوهُ لَكُن فَعَلُوهُ لَكُن فَعَلُوهُ لَا اللهِ مَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وقال في وصف الحادث بالعلو: ﴿وَرَفَعْنَهُ مَكَانًا عَلِيًّا ﴾ [مريم: ٥٧]، ﴿وَجَعَلْنَا لَهُمُ لَكُمْ لِلسَّانَ صِدْقٍ عَلِيًّا ﴾ [مريم: ٥٠] ﴿ وَجَعَلْنَا لَهُمُ

<sup>(</sup>١) المراد بالصفات الجامعة عند المتكلمين الصفات الجامعة للصفات الوجودية والسَّلبية. انظر: حاشية الدسوقي ٢/ ١٢٧، الفروق، لابن الشاط ٣/ ٩٧.

<sup>(</sup>٢) الطود: الجبل الكبير. انظر: تفسير ابن كثير ٣/ ٣٣٧.

<sup>(</sup>٣) أي: الدالة على اشتراك المخلوق والخالق في هذه الصفة، ولكن فرق بين الوصفين، فعظمة المخلوق تخصه وتليق بضعفه، وعظمة الخالق تليق بذاته وكماله.

<sup>(</sup>٤) نهاية الورقة (٨) من المخطوطة.



# و(١) قال في وصف نفسه بالْلك:

﴿ يُسَبِّحُ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ الْمَاكِ الْقُدُّوسِ ﴾ [الجمعة:١]، ﴿ هُوَ اللَّهُ اللَّذِي لَا إِلَهُ إِلَهُ هُوَ اللَّهُ الْقَدُّوسُ السَّكُمُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَيِّمِنُ الْمُهَيِّمِنُ الْمُحَبَّالُ الْمُتَكَبِّرُ سُبَحَنَ اللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [الحشر: ٣٣]، وقال: ﴿ إِنَّ الْمُنَقِينَ فِي الْمُتَكِيِّرُ سُبَحَنَ اللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [الحشر: ٣٣]، وقال: ﴿ إِنَّ الْمُنَقِينَ فِي جَنَّتِ وَنَهُرٍ (١٠٠٠) فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِندَ مَلِيكِ مُقَنَدِرٍ ﴾ [القمر: ٥٥ـ٥٥].

وقال في وصف الحادث بذلك: ﴿ وَقَالَ ٱلْمَلِكُ إِنِى سَبْعَ بَقَرَتِ سِمَانِ ﴾ [يوسف: ٤٠]، ﴿ وَقَالَ ٱلْمَلِكُ إِنِي اللَّهُ مَا لَكُ يَأْخُذُ كُلَّ سَفِينَةٍ عَصَبًا ﴾ [الكهف: ٧٩]، ﴿ وَقَالَ ٱلْمُلْكُ عَلَيْمَا وَخَنُ أَحَقُ بِالْمُلْكِ مِنْهُ ﴾ غَصَبًا ﴾ [الكهف: ٧٩]، ﴿ وَقَالَ ٱلْمُلْكُ عَلَيْمَا وَخَنُ أَحَقُ بِالْمُلْكِ مِنْهُ ﴾ [البقرة: ٢٤٧]، ﴿ وَقَاقِ ٱلْمُلْكُ مَن تَشَاءُ ﴾ [آل عمران: ٢٦]، إلى غير ذلك من الآيات (٢).

## وقال في وصف نفسه بالعزَّة:

﴿ فَإِن زَلَلْتُم مِّنَ بَعْدِ مَا جَآءَ تَكُمُ ٱلْبَيِّنَتُ فَأَعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ عَزِينُ حَكِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٠٩]، ﴿ يُسَبِّحُ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ٱلْمَكِ ٱلْقُدُّوسِ ٱلْعَزِرِ ٱلْحَكِيمِ ﴾ [الجمعة: ١]، ﴿ أَمْ عِندَهُمْ خَزَابِنُ رَحْمَةِ رَبِّكَ ٱلْعَزِيزِ ٱلْوَهَابِ ﴾ [ص: ٩].

وقال في وصف الحادث بالعزة: ﴿ قَالَتِ ٱمْرَأَتُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْخَنَ مَصْحَصَ ٱلْحَقُّ أَنَّا

<sup>(</sup>١) الواو: ليست في الأصل، والسياق يقتضيها.

<sup>(</sup>۲) ولكن فرق بين وَصْفِ الله تعالى بهذه الصفة وهي المَلِك، ووَصْف المخلوق بها، فالله تعالى هو مَلِك الملوك، وملكه مستمر لا ينقطع، ولذا يقول عند فناء الملوك يوم القيامة: (أنا الملك أين ملوك الدنيا؟)، وقال أيضاً: ﴿ مَلِكِ مَوْرَ الدِّبِ ﴾ الفاتحة: ٤ فلا مَلِكَ معه يومئذٍ تعالى وتقدّس.



رَوَدَ تُهُوعَن نَفَسِهِ وَ إِنَّهُ لَمِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴾ [يوسف: ٥١]، ﴿ فَقَالَ أَكْفِلْنِهَا وَعَزَّ فِي (') فِي الْخِطَابِ ﴾ [ص: ٢٣].

## وقال في وصف نفسه -جلّ وعلا- بأنه جبار متكبر:

﴿ هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِى لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْمَلِكُ ٱلْقُدُّوسُ ٱلسَّكُمُ ٱلْمُؤْمِنُ ٱلْمُهَيْمِثُ ٱلْمُعَيْمِنُ ٱلْمُعَزِينُ ٱلْجَبَّارُ ٱلْمُتَكِبِّرُ سُبْحَنَ ٱللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [الحشر: ٢٣].

وقال في وصف الحادث بهما: ﴿كَنَالِكَ يَطْبَعُ ٱللَّهُ عَلَى كُلِّ قَلْبِ مُتَكَبِّرِ جَبَّارٍ ﴾ [غافر: ٣٠]، ﴿وَإِذَا بَطَشْتُم جَبَّارٍ ﴾ [غافر: ٣٥]، ﴿أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثُوًى لِلمُتَكَبِّرِينَ ﴾ [غافر: ٢٠]، ﴿وَإِذَا بَطَشْتُم بَطَشْتُمْ جَبَّارِينَ ﴾ [الشعراء: ١٣٠]، إلى غير ذلك من الآيات.

#### وقال في وصف نفسه بالقوة:

﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ ﴾ [الذاريات:٥٨]، ﴿ وَلَيَنْصُرَكَ اللَّهُ مَن يَنْصُرُهُۥ ﴿ وَلَيَنْصُرَكَ اللَّهُ مَن يَنْصُرُهُۥ ﴿ إِلَا اللَّهُ اللَّهُ مَن يَنْصُرُهُۥ ﴿ إِلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا يَنْصُرُهُۥ ﴿ إِلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا يَنْصُرُهُۥ ﴿ إِلَّا اللَّهُ اللَّهُ مَا يَنْصُرُهُ ﴾ [الحج: ٤٠].

وقال في وصف الحادث بها: ﴿ وَقَالُواْ مَنْ أَشَدُ مِنَّا قُوَةً أَوَلَمْ يَرُواْ أَنَ اللّهَ الّذِى خَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُ مِنْهُمْ قُوَةً وَكَانُواْ بِعَاينتِنَا يَجْحَدُونَ ﴾ [فصلت: ١٥]، ﴿ وَيَزِدْ كُمْ قُوّةً إِلَىٰ قُوّتَ كُمْ وَلَا نَنُولُواْ مُعْرِمِينَ ﴾ [هود: ٥٢]، ﴿ إِن خَيْرَ مَنِ اسْتَعْجَرْتَ الْقَوِيُّ الْأَمِينُ ﴾ قُوتَ يَكُمْ وَلَا نَنُولُواْ مُحْرِمِينَ ﴾ [هود: ٥٤]، ﴿ إِن خَيْرَ مَنِ اسْتَعْجَرْتَ الْقَوِيُّ الْأَمِينُ ﴾ [القصص: ٢٦]، ﴿ اللّهُ اللّذِي خَلَقَكُم مِن ضَعْفِ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ ضَعْفِ قُوَّةً ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ فَلُوم اللّهِ عَلَى مِنْ اللّهَ اللّهِ عَلَى مَن اللّهُ اللّهُ عَلَى مَن اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى مَا يَشَاءً أَوْهُو الْعَلِيمُ الْقَدِيرُ ﴾ [الروم: ٥٤]، إلى غير ذلك من الآيات / (٢٠).

=

<sup>(</sup>١) أي: غلبني وقهرني في الخصومة. انظر: أضواء البيان، للشنقيطي ٦/ ٣٣٠.

<sup>(</sup>٢) الصفات الجامعة كثيرة في القرآن، ومعلوم أنه -جل وعلا- متصف بهذه الصفات المذكورة حقيقة على الوجه اللائق بكماله وجلاله، وأنّ ما وُصِفَ به المخلوق منها



# الصفات التي اختلف فيها المتكلمون(``

هل هي من صفات المعاني<sup>(۲)</sup>، أو من الأفعال<sup>(۳)</sup>؟ وإن كان الحق الذي لا يخفى على من أنار الله بصيرته أنها صفات معانٍ أثبتها الله -جل وعلا-

=

مخالف لما وُصِف به الخالق كمخالفة ذات الخالق -جل وعلا- لـذوات الحوادث، ولا إشكال في شيء من ذلك. [أضواء البيان ٢/ ٢٧].

وقوله: «الآيات» نهاية الورقة (٩) من المخطوطة.

(١) المتكلمون: تقدّم التعريف بهم في ص:٥١.

- (٢) صفات المعاني تقدّم التعريف بها عند المتكلمين وهي التي تدل على معنى لائق بذات الله كالصفات السبع التي تثبتها الأشاعرة وهي: الحياة، والقدرة، والإرادة، والسمع، والبصر، والكلام، والعلم.
- (٣) الصفات الفعلية عند المتكلمين هي: ما يجوز أن يوصف الله بضدها؛ كالرضا، والرحمة، والسخط، والغضب، ونحوها أي: هي ليست نصاً في الفعل؛ فالواجب تأويلها، لأنّ إثباتها يوهم التشبيه، وهذا بخلاف الصفات الذاتية كالقدرة والعزة والعظمة، فهي ما يوصف الله بها ولا يوصف بضدّها. انظر: التعريفات للجرجاني ص: ٤٥٨.

وأما الصفات الفعلية عند أهل السنة فهي الصفات التي تحدث وتتجدد لله تعالى بحسب المشيئة، وهي صفات كمال تثبت على الوجه اللائق لله تعالى؛ كصفة الضحك، والرضا، والسخط، والنزول، والاستواء. وهذه الصفات تنفيها الأشاعرة والمعتزلة بحجة أنها لو قامت به لكان محلاً للحوادث، والحوادث إنْ أوجبت له كمالاً فقد عُدِمَه قَبْلَه؛ وهو نقصٌ، وإنْ لم توجب له كمالاً لم يجز وصفه بها.

والجواب: أن هذه الصفات توجب كمالاً لله تعالى لم يكن معطَّلاً عنه في الأزل، لأن الله تعالى قادر على الفعل متى شاء، وقدرته على الفعل صفة ذات لا تنفك عن ذاته تعالى. انظر: مجموع الفتاوى ٦/ ٦٩، ودرء تعارض العقل والنقل ١/ ٩٨.

لنفسه (۱)؛ كالرأفة والرحمة (۲)، وهو متصف بها حقيقة على الوجه اللائق بكماله وجلاله، وأن ما وُصِفَ المخلوق منها مخالف لما وُصِفَ به الخالق؛ كمخالفة ذات الخالق لذوات الحوادث.

#### قال في وصف نفسه بالرافة والرحمة:

﴿إِنَ رَبَّكُمْ لَرَءُوفٌ رَّحِيثٌ ﴾ [النحل:٧].

وقال في وصف نبينا عَلَيْهُ بهما: ﴿ لَقَدْ جَآءَ كُمْ رَسُوكُ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمُ خَرِيضٌ عَلَيْكُم بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُوفُ رَّحِيثُ ﴾ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمُ خَرِيضُ عَلَيْكُم بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُوفُ رَّحِيثُ ﴾ [التوبة:١٢٨].

### وقال في وصف نفسه بالحلم:

﴿ لَيُدْخِلَنَّهُم مُّذْخَلًا يَرْضَوْنَهُ أَو إِنَّ ٱللَّهَ لَعَلِيمٌ خَلِيمٌ ﴾ [الحج: ٥٩].

وقال في وصف الحادث به: ﴿ فَبَشَّرْنَكُ بِغُلَامٍ حَلِيمٍ ﴾ [الصافات:١٠١]، ﴿إِنَّ إِبْرَهِيمَ لَأُوَّهُ كَلِيمٌ ﴾ [التوبة:١١٤].

<sup>(</sup>۱) الواقع أن المتكلمين؛ كالأشاعرة لا يثبتون هذه الصفات، وإنما يرجعونها لصفة يثبتونها وهي: الإرادة، فيقولون في تفسير الرحمة: إرادة الإحسان، وفي تفسير الرأفة إرادة الإحسان أيضاً، لأن هذه الصفات يرجِّحون أنها من صفات الأفعال التي لا يجوز أن يوصف الله بها حذراً من حلول الحوداث بذات الله تعالى. انظر: الفروق، لابن الشاط ٣/ ٩١.

<sup>(</sup>٢) حكى الخلاف في هذه الصفات - هل هي من الصفات الفعلية التي لا يجوز أن تنسب إلى الله، أو هي من الصفات المعنوية فيجوز أن يوصف الله بها - عن المتكلمين صاحب كتاب الكليات: ص: ٤٦٨.



#### وقال في وصف نفسه بالمغفرة:

﴿إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمُ ﴿ إِللَّهِ وَ اللِقَرةَ ١٧٣]، ﴿ لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَأَجُرُ عَظِيمٌ ﴿ ﴾ [الأنفال:٩]، ونحو ذلك من الآيات.

## و(')قال في وصف نفسه بالرضا ووصف الحادث به أيضا:

﴿ رَضِي ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ﴾ [المائدة: ١١٩].

## وقال في وصف نفسه بالمحبة ووصف الحادث بها(``:

﴿ فَسَوْفَ يَأْتِى اللَّهُ بِقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ وَ أَذِلَةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَةٍ عَلَى الْكَفِرِينَ يُجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآيِمٍ ﴾ [المائدة: ٤٥]، ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللَّهَ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآيِمٍ ﴾ [المائدة: ٤٥]، ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحْبُونَ اللَّهَ فَاتَبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَحِيبُ ﴾ [آل عمران: ٣١].

#### قال في وصف نفسه بأنه يغضب إذا انتهكت حرماته:

﴿ قُلْ هَلْ أُنَيِنَكُمُ مِشَرٍ مِّن ذَلِكَ مَثُوبَةً عِندَ ٱللَّهِ مَن لَعَنَهُ ٱللَّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ ٱلْقِرَدَةَ وَأَضَلُ عَن سَوَآءِ ٱلسَّبِيلِ ﴾ [المائدة: ٦٠]، ﴿ وَمَن

<sup>(</sup>١) الواو: ليست في الأصل، والسياق يقتضيها.

<sup>(</sup>٢) وقد غلت الجهمية في نفي صفة المحبة حتى قالت: إن العبد لا يُحِبُّ اللهَ، وهذا من أعظم المكابرة للحس والواقع، فإن محبة العبد لربه لا ينكرها إلا جاحد مكابر.

يَقْتُلُ مُؤْمِنَا مُّتَعَمِّدُا فَجَزَآؤُهُ جَهَنَّهُ خَلِدًا فِيهَا وَعَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَلَعَنهُ وَلَعَنهُ وَلَعَنهُ وَلَعَنهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٩٣] /(١).

وقال في وصف الحادث بالغضب: ﴿ وَلَمَّا رَجَعَ مُوسَى ٓ إِلَى قَوْمِهِ - غَضْبَنَ أَسِفًا ﴾ [الأعراف: ١٥٠]، وأمثال هذا كثير جداً.

## قال في وصف نفسه بالاستواء على العرش(٢):

﴿ ٱلرَّحْنَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ [طه: الآية ٥].

اعلم أن الله -سبحانه وتعالى - تمدح في سبع آيات من كتابه العزيز باستوائه على العرش، ولم يذكر صفة الاستواء إلا مقرونة بغيرها من صفات الكمال والجلال القاضية بعظمته وجلاله وأنه الرب وحده المستحق لأن

<sup>(</sup>١) نهاية الورقة (١٠) من المخطوطة.

<sup>(</sup>۲) المراد بالعرش هنا هو عرش الرحمن -جل جلاله-، وهو أعظم المخلوقات وسقفها، والله تعالى استوى عليه؛ بمعنى علا وارتفع عليه من غير حاجة إليه، واستواء الله على عرشه من صفات الأفعال، وهو علو خاص دلت عليه الأدلة الشرعية التي أوردها المؤلف رَحِمَهُ الله، وهذه الصفة مع ظهور أدلتها إلا أن المعطلة قد أطبقت على نفيها عن الله تعالى بحجة التحيُّز وإثبات الجهة والمكان لله تعالى، فاستخدموا هذه الألفاظ المجملة لنفي هذه الصفة، وأهل السنة يثبتونها على الوجه اللائق بالله تعالى وينزهون الله عن مشابهة المخلوقين فيها على طريقتهم في إثبات الصفات، ومرجعهم في ذلك بعد النصوص ما ذكره أئمة السلف كالإمام مالك رَحَمُهُ الله لما شئِل عن هذه الآية ﴿الرَّحَنُ عَلَى الوجب، والسؤال عنه بدعة. وما ذكره مالك رَحَمُهُ الله هو قاعدة تجري في جميع الصفات، واجب، والسؤال عنه بدعة. وما ذكره مالك رَحَمُهُ الله هو قاعدة تجري في جميع الصفات، فيثبت معناها الذي تدل عليه اللغة من غير تكييف ولا تمثيل.

يعبد وحده.

مواضع الآيات بحسب ترتيب المصحف الكريم:

الأعراف

﴿إِنَ رَبَّكُمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ يُغْشِى ٱلنَّهَ ٱلنَّهَ مُرَاثِدً عَلَى ٱلْعَرْشِ يُغْشِى ٱلنَّهَ لَ يَظْلُبُهُ وَخِيْدُنا ﴾ [الآية: ٥٤].

#### يونس

﴿ إِنَّ رَبَّكُو اللَّهُ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اَسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِّ يُدَبِّرُ الْأَمَرُّ مَا مِن شَفِيعٍ إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِذْ نِهِ عَ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ فَأَعْبُ دُوهُ أَفَلاَ تَذَكَّرُونَ ﴾.

#### الرعد

﴿ اللَّهُ الَّذِى رَفَعَ السَّمَوَتِ بِغَيْرِ عَمَدِ تَرَوْنَهَا ثُمَّ اَسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ وَسَخَرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرُ كُلُّ يَجْرى لِأَجَلِ مُسَمَّى يُدَيِّرُ ٱلْأَمَر يُفَصِّلُ ٱلْآيَنتِ لَعَلَكُم بِلِقَاءِ رَبِّكُمْ تُوقِنُونَ ۞ ﴿ .

#### طه

﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَـرْشِ اَسْتَوَىٰ ۞ لَهُ. مَا فِي اَلسَّمَوْتِ وَمَا فِي اَلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا عَتَتَ اللَّرِيْنِ ﴾ .

#### الفرقان

﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ ٱليَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱلرَّحْمَانُ فَسَّلَ بِهِ خَبِيرًا ۞ ﴾.

#### السجدة

﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ اَسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِّ مَا لَكُم مِّن دُونِهِ عِن وَلِيِّ وَلَا شَفِيعٌ أَفَلَا نُتَذَكِّرُونَ ﴿ ﴾.

#### الحديد

﴿ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِيجُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَغْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا ۗ وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمُ ۚ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ اللهُ إِلَى مَا كُنْتُمُ ۗ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ اللهُ إِلَى مَا كُنْتُمُ ۗ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ اللهُ إِلَى إِلَى إِلَى مِنَ ٱلسَّمَآءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا لَوْهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُم ۗ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَعْدِرُ اللهُ إِلَى إِلَى إِلَى مَا يَعْرَبُونَ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ فَيْ اللهُ عَلَى الْعَلَمُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَا يَعْرُبُ فَيْ أَوْهُو مَعَكُمْ وَأَيْنَ مَا كُنْتُمْ أَلَالُهُ وَمِنَا لِللّهُ مِنْ اللّهُ مَا مُؤْمَلُونَ مُعَالِمُ مُنْ أَنْ مُا أَنْتُونَ مُعَالِمُ اللّهُ مُنْ أَنْ مُا مُؤْمُ مُعَالِمُ مُ اللّهُ وَمُا يَعْرَبُهُ إِلَيْهُ مِنْ مُا مُنْتُمْ مَا لَمُعْرَاقُ مُعَالُمُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ أَنْ مُا لَمُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُعْرَبُحُ فِي اللّهُ مُنْ مُا مُؤْمُونَ مُا مُنْتُمُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ مُلُونَ مُعَالِمٌ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ أَلْمُلُونَ مُعَالِمُ مُلْونَا لَهُ مِنْ إِلَيْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُلْكُونُ اللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُلْفِي مُنْ اللّهُ مُنْ أَلِمُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ الللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ الللّهُ اللّهُ مُنْ الللّهُ مُلِلّهُ مُلْمُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ الل

وقال في وصف الحادث بالاستواء على بعض المخلوقات: ﴿ وَاللَّذِي خَلَقَ الْأَزْوَجَ كُلُّهَا وَجَعَلَ لَكُمُ مِّنَ الْقُلْكِ وَالْأَنْعَمِ مَا تَرَكَبُونَ اللَّهِ لِلسِّتَوُوا عَلَى ظُهُورِهِ ثُمَّ تَذَكُرُوا لِعَمْمَ وَبَكُمُ إِذَا السّتَوَيْتُمُ عَلَيْهِ وَتَقُولُوا سُبْحَنَ اللَّذِي سَخَرَ لَنَا هَذَا وَمَا كُنَا اللهُ مُقْرِنِينَ اللهُ وَإِنَّا إِلَى رَبِنَا لَمُنقَلِبُونَ اللهُ اللهُ وَتَقُولُوا سُبْحَنَ اللَّذِي سَخَرَ لَنَا هَذَا وَمَا كُنَا اللهُ مُقْرِنِينَ اللهُ وَإِنَّا إِلَى رَبِنَا لَمُنقَلِبُونَ الله الزخرف الآيات: ١٢ ـ ١٤]، ﴿ وَإِنَّا إِلَى رَبِنَا لَمُنقَلِبُونَ اللَّهُ اللَّهُ وَمِن مَعَكَ عَلَى الْفُلْكِ فَقُلِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمِن اللَّهُ وَمِن اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَةُ وَاللَّهُ وَلَوْلًا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَةُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِقُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِقُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَال

#### تنبيه

قد علم مما تقدم أن للخالق - جلَّ وعلا - استواءً لائقاً بكماله وجلاله، وللمخلوق -أيضاً - استواء مناسب لحاله، وبين استواء الخالق والمخلوق من المنافاة ما بين ذات الخالق والمخلوق على نحو ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَلَى خُونَ مُّ وَهُوَ السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١].

<sup>(</sup>١) نهاية الورقة (١١) من المخطوطة.

<sup>(</sup>۲) المقصود أن خصائص صفات استواء المخلوق من الحاجة والافتقار إلى ما يستوي إليه بحيث لو غرقت السفينة لسقط المستوي عليها، ولو عثرت الدابة لخرَّ المستوي عليها، هذه الخصائص لا تلزم في استواء الله على عرشه للتباين بين ذات الله وذات المخلوق وكيفية صفات الله وصفات المخلوق. انظر: التدمرية لشيخ الإسلام مع شرحها ١٦٩/١٠٠٠.

#### خاتمة

ينبغي للناظر في هذه المسألة (١) التأمل في أمرين:

الأمر الأول: أن جميع الصفات من باب واحد، لأن الموصوف بها واحد، ولا يجوز في حقه مشابهة الحوادث في شيء من صفاتهم، فمن أثبت مثلاً أنه سميع بصير، وسمعه وبصره مخالفان لأسماع الحوادث وأبصارهم، لزمه مثل ذلك في جميع الصفات؛ كالاستواء، واليد، ونحو ذلك من صفاته -جلّ وعلا -، ولا يمكن الفرق بين ذلك بحال (٢).

الأمر الثاني: أن الذات والصفات من بابٍ واحدٍ أيضًا، فكما أنه -جلَّ وعلا- له ذات مخالفة لجميع ذوات الخلق فله تعالى صفات مخالفة لجميع صفات الخلق (٣).

## النهاية

فلو قال متنطع بيِّنوا لنا كيفية الاتصاف بصفة الاستواء واليد ونحو ذلك

<sup>(</sup>١) أي: مسألة الصفات، والطريق الذي هو المنجاة نحو هذه الآيات.

<sup>(</sup>٢) هذه القاعدة يذكرها أهل العلم في الرد على الأشاعرة الذين أثبتوا بعض الصفات ونفوا البعض الآخر، وهو أن: القول في بعض الصفات كالقول في البعض الآخر. انظر: مجموع الفتاوى ٣/ ١٧ - ١٨.

<sup>(</sup>٣) هذه القاعدة ذكرها أهل العلم في الرد على المعتزلة والجهمية الذين ينكرون جميع الصفات، ويقولون بأن إثباتها يستلزم التشبيه بالمخلوق، فيقال لهم: القول في الصفات كالقول في الله الذات؛ فكما أنكم تثبتون ذاتاً لله لا تماثل ذوات المخلوقين، فأثبتوا له صفاتٍ لا تماثل صفات المخلوقين، وإلا تناقضتم. انظر: التدمرية مع شرحها التحفة المهدية ١/ ٨٨-٨٩.

لنعقلها؟ قلنا: أعرفت كيفية الذات المقدسة المتصفة بتلك الصفات؟ فلا بد أن يقول: لا. فنقول: معرفة كيفية الاتصاف بالصفات متوقفة على معرفة كيفية الاتصاف بالصفات متوقفة على معرفة كيفية الذات، فسبحان من لا يستطيع غيره أن يحصي الثناء عليه هو كما أثنى على نفسه: ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمًا ﴾ [طه: الآبة ١١]، ﴿ قُلُ هُو اللّهُ أَحَدُ ﴿ اللّهُ الصّمَدُ ﴿ لَا لَهُ يَكِلُ لَهُ مِن لَا مِن لا الإحلاص] / (١٠).

(١) إلى هنا نهاية المخطوطة، وقد كُتِبَ بعده عبارة: (تم بتوفيقه تعالى في ٢٥ شعبان سنة ١٣٩١هـ، أسأله تعالى أن ينفعني به وجميع المسلمين).



## فهرس المصادر والمراجع

- 🕸 القرآن الكريم.
- أضواء البيان في تفسير آيات الأحكام، تأليف: محمد الأمين بن محمد بن المختار الجكني الشنقيطي، تحقيق: مكتب البحوث والدراسات، نشر دار الفكر للطباعة والنشر، بيروت، ١٤١٥هـ.
- ﴿ الأعلام، تأليف: خير الدين الزركلي، نشر دار العلم للملايين، الطبعة السابعة (١٩٨٤م).
- اللآلي البهية في شرح العقيدة الواسطية، تأليف: معالي الشيخ صالح بن عبد العزيز بن محمد بن إبراهيم آل الشيخ، تحقيق: عادل بن محمد مرسي رفاعي، نشر دار العاصمة للنشر والتوزيع، الرياض، الطبعة الأولى، عام ١٤٣٠هـ.
- بدائع الفوائد، تأليف: أبي عبد الله شمس الدين محمد بن أبي بكر بن أيوب الزُّرعي، تحقيق: هشام عبد العزيز عطا وعادل عبد الحميد العدوي، نشر مكتبة مصطفى الباز، مكة المكرمة، الطبعة الأولى، عام 1817هـ.
- التحفة المهدية شرح الرسالة التدمرية، تأليف: الأستاذ فالح بن مهدي آل مهدي، نشر الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، الطبعة الثالثة، ١٤١٣هـ.
- ﴿ التعريفات، تأليف: علي بن محمد بن علي الجرجاني، تحقيق: إبراهيم الأبياري، نشر دار الكتاب العربي، بيروت، ط: الأولى ١٤٠٥هـ.



- ف تفسير ابن جرير الطبري، تأليف: أبي جعفر محمد بن جرير بن يزيد الطبري، نشر دار الفكر، بيروت، ١٤٠٥هـ.
- تفسير ابن كثير، تأليف: أبي الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير الدمشقى، نشر دار الفكر للطباعة والنشر، بيروت، ١٤٠١هـ.
- حاشية الدسوقي، تأليف: محمد عرفة الدسوقي، تحقيق: محمد عليش، نشر دار الفكر، بيروت.
- و درء تعارض العقل والنقل، تأليف: تقي الدين أحمد بن عبد الحليم بن عبد اللطيف عبد اللطيف عبد الرحمن، نشر دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٧هـ.
- الذخيرة، تأليف: شهاب الدين أحمد بن إدريس القرافي، تحقيق: محمد حجي، نشر دار الكتاب العربي، بيروت، ١٩٩٤م.
- ﴿ زاد المسير، تأليف عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي، نشر المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثالثة، عام ٢٠٤١هـ.
- شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة، تأليف: هبة الله بن الحسن بن منصور أبي القاسم اللالكائي، تحقيق: د. أحمد سعد حمدان، نشر دار طيبة، الرياض، ١٤٠٢هـ.
- أمرح العقيدة الطحاوية، تأليف: ابن أبي العز الحنفي، نشر المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الرابعة.
- شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليل، تأليف شمس الدين محمد بن أبي بكر بن قيِّم الجوزية، تحقيق: محمد بدر الدين أبي فراس النعساني، نشر دار الفكر، ١٣٩٨هـ.



- صحيح ابن حبان، تأليف: محمد بن حبان بن أحمد أبي حاتم التميمي، تحقيق: شعيب الأرنؤوط، نشر مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤١٤هـ.
- صحیح البخاري، تألیف: محمد بن إسماعیل البخاري، تحقیق: د، مصطفى دیب البغا، نشر دار ابن كثیر، بیروت عام ۷۰۷ هـ.
- صحیح مسلم، تألیف: مسلم بن الحجاج القشیري النیسابوري،
  ترقیم: محمد فؤاد عبد الباقي، نشر دار إحیاء التراث العربي، بیروت.
- الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة، تأليف: أبي عبد الله شمس الدين محمد بن أبي بكر بن أيوب المعروف بابن قيم الجوزية، تحقيق: د. علي بن محمد الدخيل الله، نشر دار العاصمة للنشر والتوزيع، الرياض، الطبعة الثالثة، عام ١٤١٨هـ.
- العبر في خبر من غبر، تأليف: شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهضبي، تحقيق: صلاح الدين المنجد، نشر مطبعة حكومة الكويت، الطبعة الثانية، عام ١٩٨٤م.
- الفروق، تأليف: أبي القاسم بن عبد الله بن النشاط، تحقيق: خليل المنصور، نشر دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٨هـ.
- ﴿ القواعد المثلى في شرح صفات الله وأسمائه الحسنى، تأليف: محمد بن صالح العثيمين، نشر مكتبة المعارف، الرياض، ١٤٠٥هـ.
- الكفوي، تحقيق: عدنان درويش ومحمد المصري، نشر مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤١٩هـ.

- أليف: محمد بن مكرم بن منظور الإفريقي، نشر دار الإفريقي، نشر دار صادر، بيروت، ط: الأولى.
  - 🕏 متن السنوسية، تأليف: أبي عبد الله السنوسي، بدون بيانات نشر.
- مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية، جمع وترتيب عبد الرحمن بن محمد بن قاسم النجدي، نشر مكتبة ابن تيمية، الطبعة الثانية.
- المجموع في ترجمة العلامة المحدِّث حماد بن محمد الأنصاري، واقواله، ورحلاته، تأليف عبد الأول بن حماد بن محمد الأنصاري، بدون معلومات طبع.
- مدارج السالكين في منازل إياك نعبد وإياك نستعين، تأليف: ابن قيم الجوزية، تحقيق: محمد حامد الفقي، نشر دار الكتاب العربي، بيروت، ط: الثانية عام ١٣٩٣.
- ه مسند أبي يعلى، تأليف: أحمد بن علي بن المثنى أبي يعلى الموصلي، تحقيق: حسين سليم أسد، نشر دار المأمون للتراث، الطبعة الأولى، عام ١٤٠٤هـ.
- المفردات، تأليف: أبي القاسم الحسين بن محمد، المعروف بالراغب الأصبهاني، تحقيق: محمد سيد كيلاني، نشر دار المعرفة، بيروت، لننان.
- ه معجم مقاييس اللغة، تأليف: أبي الحسين أحمد بن فارس بن زكريا، تحقيق: عبد السلام هارون، نشر وكالة المطبوعات بوزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد، المملكة العربية السعودية،

ار ۵۰ دی <sub>دی م</sub>ح

### الرياض.

- ه مقدمة تاريخ ابن خلدون، تأليف: عبد الرحمن بن محمد بن خلدون الحضرمي، نشر دار القلم، بيروت، الطبعة الخامسة، ١٩٨٤م.
- الملل والنحل، تأليف: أبي الفتح محمد بن عبد الكريم الشهر ستاني، نشر دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الثانية ١٤١٣هـ.
- فه منهج ودراسات لآيات الأسماء والصفات، تأليف: محمد الأمين الشنقيطي، نشر الجامعة الإسلامية، المدينة المنورة، عام ١٣٨٥هـ.
- المواقف، تأليف: عضد الدين عبد الرحمن بن أحمد الإيجي، تحقيق: عبد الرحمن عميرة، نشر دار الجيل للتراث، بيروت، الطبعة الأولى، عام ١٤١٧هـ.
- والصِّفات، تأليف: د. ناصر القفاري، نشر دار طيبة للنشر والتوزيع، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤١٩هـ.



# فهرس الموضوعات

| الصفحة                              | الموضوع                              |
|-------------------------------------|--------------------------------------|
| ١٣                                  | ملخص البحث                           |
|                                     | مقدمة التحقيق                        |
| ١٦                                  | سبب اختيار الكتاب                    |
| ١٦                                  | خطة البحث                            |
| ١٧                                  | عملي في البحث                        |
| ١٨                                  | المطلب الأول: ترجمة المؤلِّف         |
| ١٨                                  | اسمه ونسبه                           |
| ١٨                                  | ميلاده ونشأته                        |
| ١٩                                  | رحلته في طلب العلم                   |
| ١٩                                  | شيو خه                               |
| ۲٠                                  | تلاميذه                              |
| ۲۲                                  | ثناء العلماء عليه                    |
| ۲۲                                  | مؤ لَّفاته                           |
| ۲٤                                  | عقيدة المؤلِّف                       |
| ۲٥                                  | هجرته إلى مدينة بورتسودان            |
|                                     | و فاته                               |
| فه ومنهج المؤلف فيه، والمقارنة بينه | المطلب الثاني: التّعريف بالكتاب ونسخ |
| _                                   | وبين كتاب«منهج ودراسات لآيات الأس    |



| ۲۸ | نسبة الكتاب إلى المؤلف                             |
|----|----------------------------------------------------|
| ۲۸ | منهج المؤلِّف في الكتاب                            |
|    | المقارنة بين كتاب «تبيان الصفات بالآيات البيِّنات» |
| ۲۹ | وكتاب «منهج ودراسات لآيات الأسماء والصفات».        |
| ٣٤ | نماذج من المخطوطة                                  |
| ٣٧ | القسم الثاني: التحقيق                              |
|    | القدرة                                             |
| ٤٧ | الإرادة                                            |
| ٤٨ | العلم                                              |
| ٤٨ | الحياة                                             |
| ٤٩ | السمع والبصر                                       |
| ٤٩ | الكلام                                             |
| ٥١ | الصفات المعنوية                                    |
| ٥٢ | الصِّفات السَّلبية                                 |
|    | الوحدانية                                          |
| 00 | المخالفة للخلق                                     |
|    | الغنى المطلق                                       |
| ογ | صفات الأفعال                                       |
| ογ | قال في وصف نفسه بالعمل                             |
|    | قال في وصف نفسه بتعليم خلقه                        |
|    | قال في وصف نفسه بأنه ينبئ                          |

| ٥٩ | قال في وصف نفسه بالإيتاء                      |
|----|-----------------------------------------------|
| ٥٩ | الصفات الجامعة                                |
| ٦٠ | قال في وصف نفسه بالعلو والعِظَم والكِبَر      |
| ٠١ | و قال في وصف نفسه بالمَلِك                    |
| ٠١ | وقال في وصف نفسه بالعزَّة                     |
| ۲۲ | وقال في وصف نفسه –جلّ وعلا– بأنه جبار متكبر   |
| ٦٢ | وقال في وصف نفسه بالقوة                       |
| ٦٣ | الصفات التي اختلف فيها المتكلمون              |
| ٦٤ | قال في وصف نفسه بالرأفة والرحمة               |
| ٦٤ | وقال في وصف نفسه بالحلم                       |
| ٦٥ | وقال في وصف نفسه بالمغفرة                     |
| ٦٥ | وقال في وصف نفسه بالرضا ووصف الحادث به أيضا . |
| ٦٥ | وقال في وصف نفسه بالمحبة ووصف الحادث بها      |
| ٦٥ | قال في وصف نفسه بأنه يغضب إذا انتهكت حرماته   |
|    | قال في وصف نفسه بالاستواء على العرش           |
| ٦٨ | تنبیهخاتمةخاتمة                               |
| ٦٩ | خاتمة                                         |
| ٦٩ | النهاية                                       |
| ٧١ | فهرس المصادر والمراجع                         |
| ٧٦ | فهرس الموضوعات                                |